WM,

oy’

“»

2 3

Se

.S W
Mation U™

HARMONY 10 (2) (2025)

HARMONY

http://journal.unnes.ac.id/sju/index.php/harmony

Kajian Filosofi dalam Pendidikan Kewarganegaraan Menurut Pemikiran
Jirgen Habermas

Akmal Firmansyah™, Samsuri

Yogyakarta State University

Info Artikel

Sejarah Artikel:

Disubmit: Juli 2025
Direvisi: September 2025
Diterima: November 2025

Keywords:

Deliberative Democracy;
Jitirgen Habermas,;
Communicative Action; Civic
Education; Public Space.

Abstrak

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara filosofis relevansi pemikiran Jirgen
Habermas dalam pengembangan pendidikan kewarganegaraan yang demokratis dan
partisipatif. Permasalahan utama terletak pada dominasi pendekatan normatif-
prosedural dalam pendidikan kewarganegaraan yang cenderung minim ruang bagi dialog
kritis dan partisipasi deliberatif. Dengan menggunakan metode kajian pustaka filosofis
dan analisis reflektif. Penelitian ini mengeksplorasi tiga konsep utama pemikiran
Habermas, yaitu tindakan komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang publik, sebagai
kerangka teoritik untuk mereformulasi paradigma pendidikan kewarganegaraan. Hasil
kajian menunjukkan bahwa integrasi prinsip-prinsip Habermasian ke dalam kurikulum
dan praktik pedagogis dapat memperkuat kapasitas warga negara untuk berdialog secara
rasional, menyelesaikan konflik nilai, dan berpartisipasi dalam ruang publik secara
setara. Namun demikian, terdapat tantangan dalam implementasi seperti resistensi
budaya sekolah yang hierarkis, keterbatasan kompetensi guru, dan fragmentasi ruang
digital. Simpulan dari studi ini menegaskan bahwa pendidikan kewarganegaraan berbasis
diskursus memiliki potensi untuk membentuk warga negara yang reflektif, kritis, dan
bertanggung jawab secara sosial, serta menawarkan arah baru bagi kebijakan dan praktik
pendidikan demokratis abad ke-21.

Abstract

This study aims to analyze philosophically the relevance of Jiirgen Habermas' thought in the
development of democratic and participatory civic education. The main problem lies in the
dominance of the normative-procedural approach in civic education which tends to lack space for
critical dialogue and deliberative participation. By using the philosophical literature review method
and reflective analysis . This research explores three main concepts of Habermas' thought, namely
communicative action, deliberative democracy, and public space, as a theoretical framework for
reformulating the civic education paradigm. The results of the study show that the integration of
Habermasian principles into curriculum and pedagogical practices can strengthen citizens' capacity
to dialogue rationally, resolve value conflicts, and participate in the public sphere equally. However,

there are challenges in implementation such as resistance to hierarchical school culture, limited
teacher competence, and fragmentation of digital space. The conclusion of this study confirms that
discourse-based civic education has the potential to shape reflective, critical, and socially responsible
citizens, and offers a new direction for 21st century democratic education policy and practice.

© 2025 Universitas Negeri Semarang

*“ Alamat korespondensi:

ISSN 2252-7133

Magister Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas [lmu E-ISSN 2548-4648
Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Yogyakarta
E-mail: akmalfirmansyah.2024@student.uny.ac.id

116



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

PENDAHULUAN
Pendidikan Kewarganegaraan merupakan
suatu  pedagogis yang Dbertujuan untuk

membentuk warga negara yang cerdas (Lonto,
2019; Aini, Abdulkarim, Sapriya, & Rahmat,
2023), bertanggung jawab (Gomez & Suarez,
2023; Ayane & Mihiretie, 2024) dan aktif
berpartisipasi dalam kehidupan berbangsa dan
bernegara (Arnot, Casely-Hayford & Yeboah,
2018).
kewarganegaraan

Secara substansial, pendidikan
tidak hanya menyangkut
pengetahuan tentang sistem politik, hukum, dan
konstitusi, tetapi juga menanamkan nilai-nilai
etis seperti keadilan, toleransi, dan tanggung
jawab sosial dalam konteks kehidupan
demokratis (Carleheden, 2006; Deakin Crick &
2007).

pendidikan kewarganegaraan berpijak pada

Joldersma, Dalam kajian filosofis,
pandangan normatif tentang manusia sebagai
makhluk rasional dan sosial yang mampu
berpartisipasi dalam kehidupan publik secara
deliberatif. Oleh karena itu, landasan filosofis
pendidikan kewarganegaraan mencakup
pemikiran tentang kebebasan, otonomi moral,
dan diskursus publik yang rasional (Serensen,
2015; Lovat, 2013).
Dalam konteks pemikiran filsuf
kontemporer Jirgen Habermas menjadi sangat

ini,

relevan. Habermas, seorang filsuf dan sosiolog
asal Jerman, dikenal luas melalui kontribusinya
dalam teori tindakan komunikatif (7heory of
Communicative Action) dan teori diskursus moral
(Discourse Theory of Morality) (Habermas, 1990;
Finlayson & Rees, 2023).
rasionalitas komunikatif dalam

Ia menekankan
pentingnya
pembentukan opini dan kehendak publik dalam
masyarakat demokratis. Dalam pandangannya,
demokrasi tidak semata-mata praktik prosedural,
melainkan proses deliberatif yang berakar pada
diskursus rasional antarwarga negara yang setara

1992; Englund, 2006). Dengan
Habermas memberikan fondasi

(Habermas,
demikian,
teoretis yang kokoh bagi pengembangan
pendidikan kewarganegaraan yang demokratis,
kritis, dan dialogis (Morrison, 2002; Susen,
2021).

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis

secara filosofis bagaimana pemikiran Jirgen

Habermas dapat dijadikan kerangka teoritik
dalam pendidikan kewarganegaraan. Fokus
kajian mencakup eksplorasi konsep rasionalitas
komunikatif, ruang publik (public sphere), dan
deliberatif,
terhadap pembelajaran kewarganegaraan di
ruang kelas maupun dalam kehidupan sosial
(Englund, 2006; Deakin Crick & Joldersma,
2007). Kajian ini juga mencoba menilai sejauh

demokrasi serta  implikasinya

mana pendekatan Habermasian mampu

memperkaya dimensi etis, politik, dan pedagogis
dalam pendidikan kewarganegaraan modern.
Dengan menggali dimensi filosofis ini,

diharapkan kajian ini mampu memberikan

kontribusi konseptual terhadap perumusan
paradigma pendidikan kewarganegaraan yang
lebih partisipatif dan reflektif (Serensen, 2015;

Lovat, 2013).

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan
kualitatif dengan desain kajian filsafat

(philosophical inquiry), yang bertujuan untuk
menganalisis secara mendalam gagasan-gagasan
Jurgen Habermas dan relevansinya dalam
pendidikan kewarganegaraan. Pendekatan ini
dipilih karena sifat permasalahan yang bersifat
normatif dan teoritis, yakni untuk menelaah
dasar-dasar  konseptual etis

dan dalam

pembentukan warga negara demokratis melalui

pendidikan.
Metodologi yang digunakan adalah
analisis  filsafat kritis, yang melibatkan

interpretasi konseptual terhadap karya-karya
primer dan sekunder, serta refleksi argumentatif
terhadap asumsi-asumsi normatif dalam praktik
pendidikan kewarganegaraan. Fokus utama
diarahkan pada tiga konsep kunci pemikiran
Habermas: tindakan komunikatif, demokrasi
deliberatif, dan ruang publik.

Data dikumpulkan melalui studi literatur
mendalam  terhadap, karya-karya primer
Habermas seperti The Theory of Communicative
Action (1984), Between Facts and Norms (1996), dan
The Structural Transformation of the Public Sphere
(1989). Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah
internasional terindeks, buku-buku akademik,
dan artikel kajian yang relevan dengan topik

117



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

pendidikan kewarganegaraan dalam perspektif
filsafat dan teori kritis, khususnya yang terbit
antara tahun 2020 hingga 2025. Data lainnya
dapat diperoleh melalui dokumen kebijakan dan
kurikulum pendidikan kewarganegaraan, baik
nasional maupun internasional, yang dianalisis
untuk menilai keterkaitan atau penerapan prinsip
Habermasian. Pencarian dan seleksi literatur
dilakukan secara sistematis melalui database
akademik seperti JSTOR, Taylor & Francis,
SpringerLink, Google Scholar, serta arsip digital
Habermas dan perpustakaan daring universitas.
Analisis data dilakukan melalui tiga
tahapan sistematis. Pertama, tahap interpretasi
konseptual. Mengkaji dan mengklarifikasi
makna filosofis dari konsep Habermas dalam
konteks Kedua,

kontekstualisasi normatif. Mengaitkan konsep-

pendidikan. tahap

konsep tersebut dengan prinsip dan praktik
baik
teoretis maupun dalam kebijakan. Ketiga, tahap

pendidikan kewarganegaraan, secara
refleksi kritis. Mengevaluasi kekuatan, relevansi,
serta keterbatasan gagasan Habermas dalam
penerapannya terhadap pendidikan
kewarganegaraan abad ke-21. Teknik analisis
yang digunakan mencakup analisis tematik,
identifikasi argumen filosofis, serta penarikan
implikasi teoretis dan praktis berdasarkan sintesis

pemikiran yang tersedia.

PEMBAHASAN

Pemikiran Jirgen Habermas memberikan
fondasi filosofis yang kuat bagi pengembangan
pendidikan kewarganegaraan yang demokratis
dan partisipatif. Tiga konsep wutama dari
Habermas yang sangat relevan untuk konteks
pendidikan kewarganegaraan adalah tindakan
komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang
publik.
normatif yang mendorong partisipasi warga
reflektif, dan

Ketiganya ~membentuk  kerangka

secara rasional, etis dalam

kehidupan publik.

Tindakan komunikatif dan perannya dalam
diskusi Demokratis
Konsep

(kommunikatives

tindakan komunikatif
Handeln)

kontribusi sentral Habermas dalam The Theory of

merupakan

Communicative Action (Habermas, 1984). Dalam

tindakan komunikatif, individu bertindak tidak
hanya untuk mencapai tujuan instrumental,
tetapi untuk mencapai pengertian bersama
melalui argumentasi rasional dalam konteks
sosial yang setara. Komunikasi bukan sekadar
pertukaran informasi,
rasional yang diarahkan pada validitas klaim dan

tetapi sebagai proses

kesepahaman bersama.

Berbeda dengan tindakan instrumental,
yang bertujuan untuk memanipulasi objek demi
mencapai tujuan tertentu, tindakan komunikatif
berlandaskan pada pertukaran argumen secara
rasional dalam situasi yang bebas dari dominasi.
Dalam tindakan ini, pembicara mengajukan
klaim kebenaran (truth), kebenaran normatif
(vightness), dan kejujuran (truthfulness) yang
terbuka untuk diuji dan diperdebatkan oleh
semua partisipan secara setara (Habermas,
1990).

Dalam konteks diskusi
tindakan komunikatif memainkan peran esensial

demokratis,

sebagai mekanisme pembentukan opini publik
yang rasional dan partisipatif. Demokrasi tidak
sekadar ditentukan oleh prosedur elektoral atau
institusi formal, tetapi oleh kualitas dialog publik
yang berlangsung dalam ruang deliberatif. Ketika
warga negara berdiskusi tentang isu-isu publik
berdasarkan argumen dan bukan kepentingan
strategis semata, mereka berperan aktif dalam
proses pembentukan kehendak kolektif yang sah
(legitimate will formation) (Habermas, 1996).

konteks
kewarganegaraan, pendekatan ini menempatkan
dialog antarwarga sebagai inti dari kehidupan

Dalam pendidikan

demokratis. Guru dan siswa tidak lagi hanya
mentransmisikan atau menerima informasi
politik, tetapi saling berdialog dalam kerangka
rasional dan etis. Hal ini memperkuat kapasitas
peserta didik untuk menilai klaim politik secara
kritis dan membentuk opini publik secara
bertanggung jawab (Englund, 2006; Deakin
Crick & Joldersma, 2007).

Penerapan prinsip tindakan komunikatif
dalam pendidikan kewarganegaraan mendorong
pembelajaran yang menempatkan siswa sebagai
subjek rasional yang setara. Guru bukan satu-
satunya sumber kebenaran, melainkan fasilitator
dialog yang membuka ruang bagi perbedaan,

118



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

kritik, dan konsensus melalui komunikasi
terbuka. Dengan demikian, ruang kelas menjadi
cerminan miniatur demokrasi, tempat di mana
warga negara muda belajar bagaimana menjadi
bagian dari komunitas politik yang deliberatif
dan bertanggung jawab (Englund, 2006; Deakin

Crick & Joldersma, 2007).

Habermas menekankan bahwa
rasionalitas komunikatif berbeda dari
rasionalitas strategis karena mengandaikan

kesetaraan partisipan, ketiadaan paksaan, dan
terbaik
1990). Proses pendidikan yang

keterbukaan  terhadap  argumen
(Habermas,
mendorong bentuk komunikasi ini akan
mempersiapkan peserta didik untuk menjadi
warga negara yang mampu berpartisipasi dalam
deliberasi demokratis secara bermakna.

Lebih

memperkuat

jauh, tindakan komunikatif

dimensi etis dalam diskusi
demokratis, karena setiap partisipan tidak hanya
berusaha meyakinkan, tetapi juga Dbersedia
mendengarkan dan mengubah pendapatnya bila
berhadapan dengan argumen yang lebih baik.
Hal ini menciptakan basis moral bagi kesetaraan,
inklusi, dan penghormatan terhadap pluralisme

dalam masyarakat demokratis.

Demokrasi Deliberatif dan Dampaknya pada
Pendidikan
Demokrasi deliberatif adalah model
demokrasi yang menekankan pentingnya proses
diskusi  rasional partisipatif
kehendak politik bersama.
Gagasan ini dikembangkan secara mendalam
oleh Jiirgen Habermas pada karya bukunya yang
berjudul Between Facts and Norms (1996), di mana

ia menyatakan bahwa legitimasi demokratis

dan dalam

pembentukan

tidak hanya berasal dari prosedur formal seperti
pemilu, tetapi juga dari komunikasi publik yang
bebas, inklusif, dan berlandaskan pada argumen
yang dapat dipertanggungjawabkan.

Demokrasi deliberatif juga dimaknai
logis
komunikatif dalam ranah politik. Habermas

sebagai kelanjutan dari rasionalitas
memformulasikan model demokrasi ini sebagai
alternatif dari demokrasi elektoral prosedural
yang cenderung elitis. Dalam demokrasi
deliberatif, pembentukan kehendak kolektif

terjadi melalui partisipasi diskursif warga negara

dalam ruang publik yang terbuka, setara, dan
reflektif (Habermas, 1996).

Pendidikan  kewarganegaraan
kerangka ini bertujuan untuk menumbuhkan
deliberatif: Kkritis,
menyampaikan  pendapat, = mendengarkan
argumen pihak lain, serta mencapai kompromi

dalam

kemampuan berpikir

rasional. Pendidikan tidak sekadar menanamkan

nilai, tetapi harus menjadi laboratorium

demokrasi di mana siswa mengalami dan
mempraktikkan prosedur deliberatif (Serensen,
2015; Morrison, 2002).

Konsep demokrasi deliberatif memiliki
implikasi langsung dan mendalam terhadap
pendidikan,

khususnya pendidikan

kewarganegaraan. Pertama, demokrasi
deliberatif menggeser paradigma pendidikan dari
sekadar transmisi pengetahuan politik menjadi
proses pembentukan kompetensi deliberative,
yaitu kemampuan untuk berdiskusi, berpikir
Kritis,
keputusan kolektif secara etis dan rasional
(Englund, 2006).

Kedua, prinsip deliberatif mendorong

menilai argumen, dan mengambil

pengembangan ruang kelas sebagai arena publik
mikro, di mana siswa dapat belajar menjadi
warga negara melalui pengalaman langsung
dalam praktik dialog demokratis. Dalam ruang
ini, guru berperan sebagai fasilitator yang
memastikan bahwa semua siswa memiliki
kesempatan yang setara untuk berpendapat,
bertanya, dan mengemukakan argumen
berdasarkan alasan, bukan kekuasaan atau
otoritas (Lovat, 2013).

Ketiga, demokrasi deliberatif memperkuat
dimensi etis pendidikan. Pendidikan bukan
sekadar instrumen negara untuk membentuk
loyalitas politik, tetapi sebagai ruang kritis untuk
menguji norma, kebijakan, dan praktik sosial
berdasarkan prinsip keadilan dan rasionalitas
publik. Ini sejalan dengan tujuan pendidikan
kewarganegaraan yang tidak hanya ingin
menciptakan warga yang patuh hukum, tetapi
warga yang reflektif, kritis, dan bertanggung
jawab secara sosial (Serensen, 2015; Deakin
Crick & Joldersma, 2021).

Namun, penerapan prinsip demokrasi

deliberatif dalam pendidikan juga menghadapi

119



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

tantangan, seperti kultur sekolah yang hierarkis,
keterbatasan waktu kurikulum, dan rendahnya
pelatihan guru dalam metode diskursus. Oleh
karena itu, penerapan gagasan ini memerlukan
komitmen sistemik untuk membangun kultur
sekolah yang dialogis dan demokratis.

Menurut Habermas, hanya warga negara
yang mampu berpartisipasi dalam diskursus
rasional yang dapat menjalankan peran
sah. Oleh karena itu,
pendidikan kewarganegaraan deliberatif bukan

politiknya secara
hanya soal kurikulum, tetapi juga soal metode
dan praktik pedagogis. Hal ini membutuhkan
transformasi ruang kelas menjadi arena publik
mikro di mana praktik diskursus dilatih secara
sistematis (Lovat, 2013; Englund, 2006).

Ruang publik dan kaitannya dengan
keterlibatannya masyarakat )
Konsep ruang publik (Offentlichkeir)

pertama kali dijelaskan secara mendalam oleh
Habermas dalam The Structural Transformation of
the  Public (Habermas, 1992). 1Ia
menggambarkan ruang publik sebagai arena
sosial di individu secara kolektif
membentuk opini melalui debat rasional yang

Sphere
mana

bebas dari dominasi negara dan pasar. Ruang
publik adalah prasyarat bagi demokrasi
deliberatif karena di sinilah kehendak politik
kolektif dibentuk.

Ruang publik bukanlah ruang fisik
semata, melainkan konstruksi sosial yang
dibentuk oleh komunikasi antarwarga yang
setara dan deliberatif. Di sinilah terbentuk opini
publik yang menjadi dasar legitimasi dalam
masyarakat demokratis. Dalam kerangka
normatif Habermas, keterlibatan warga dalam
ruang publik tidak bersifat pasif, melainkan aktif,
reflektif, dan komunikatif. Sehingga, melalui
diskusi yang berlandaskan argumen, bukan
kekuasaan (Habermas, 1996).

Ruang publik yang sehat membutuhkan
warganegara yang terdidik dan reflektif, yang
tidak hanya menjadi konsumen informasi, tetapi
juga produsen Pendidikan
kewarganegaraan memainkan peran penting

argumen.
dalam membentuk kompetensi komunikasi
politik dan literasi publik. Dalam konteks ini,
ruang kelas, media sosial, forum komunitas, dan

lembaga pendidikan dapat dianggap sebagai
bagian dari ruang publik yang diperluas (Susen,
2021; Carleheden, 2006).

Ruang publik menjadi prasyarat bagi
partisipasi warga negara dalam kehidupan politik
dan sosial. Masyarakat yang memiliki ruang
publik yang sehat akan melahirkan warga negara
yang lebih terlibat aktif dalam
pengambilan keputusan kolektif, pengawasan

secara

terhadap kebijakan pemerintah, serta
pembentukan norma sosial yang adil. Dengan
kata lain, ruang publik adalah media utama
keterlibatan masyarakat dalam proses demokrasi
deliberatif (Susen, 2021; Deakin Crick &
Joldersma, 2007).
Pendidikan yang terintegrasi dengan
konsep ruang publik menolak pendekatan top-
down  yang sebaliknya,

mendorong keterlibatan masyarakat

dominatif, dan
dalam
mengidentifikasi dan mendefinisikan masalah
sosial. Hal ini memungkinkan partisipasi warga
dalam diskursus publik yang terbuka dan
responsif terhadap kebutuhan kolektif (Deakin
Crick & Joldersma, 2007; Habermas, 1992).

konteks pendidikan
kewarganegaraan, ruang publik memiliki peran

Dalam

strategis. Sekolah, media, komunitas lokal, dan
bahkan ruang digital dapat dijadikan sebagai
bagian dari ruang publik yang mendidik. Melalui
ruang-ruang ini, peserta didik dan masyarakat
luas  belajar bagaimana menyampaikan
pendapat, mendengar sudut pandang berbeda,
dan membangun konsensus sosial. Ini
mencerminkan pentingnya pendidikan yang
tidak terbatas di ruang kelas, tetapi meluas ke
masyarakat sebagai ekosistem demokratis (Tytar
et al., 2022).

Secara keseluruhan, pemikiran Habermas
mengarahkan pendidikan kewarganegaraan ke
arah transformasi demokratis yang berbasis
diskursus. Pendidikan bukan hanya sarana
pembinaan loyalitas terhadap negara, melainkan
wahana pembentukan warga kritis yang mampu
berpikir reflektif, bertindak deliberatif, dan
berpartisipasi aktif dalam ruang publik. Dengan
menggunakan  kerangka  teori tindakan
komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang

publik, pendekatan Habermas menawarkan

120



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

paradigma  filosofis yang integral dan
transformatif untuk merancang pendidikan
kewarganegaraan di abad ke-21.

Namun, tantangan kontemporer terhadap
publik
Fragmentasi sosial,

informasi, dan polarisasi ideologis mengancam

ruang juga harus diperhatikan.

media komodifikasi

kualitas diskursus publik. Situasi ini menuntut
pendidikan kewarganegaraan yang mampu
membekali warga dengan kemampuan literasi
digital, etika komunikasi, dan keberanian moral
untuk terlibat dalam dialog publik yang sehat dan
konstruktif (Lovat, 2013).

Pemikiran Habermas dan  Pendidikan
Kewarganegaraan

Jirgen Habermas merupakan salah satu
filsuf kontemporer terpenting yang kontribusinya
sangat besar dalam memahami dinamika
demokrasi, diskursus publik, dan pendidikan.
Dalam konteks pendidikan kewarganegaraan

(civic education), pemikiran Habermas menjadi

landasan teoritis bagi pembelajaran yang
mendorong partisipasi, refleksi kritis, dan
rasionalitas komunikatif dalam masyarakat
demokratis.

Salah satu studi paling berpengaruh dalam
menjembatani teori Habermas dan pendidikan
kewarganegaraan adalah karya Englund (2006)
yang meskipun klasik, dikembangkan lebih
lanjut dalam konteks pasca-2020 oleh peneliti
seperti Tytar, Fradkina, Havryliuk, & Alimova
(2022) dan Lovat (2013). Mereka menekankan
pentingnya mengintegrasikan
komunikatif ke

tindakan
dalam ruang kelas untuk
membentuk warga yang tidak hanya pasif secara
politik, tetapi mampu menegosiasikan nilai dan
keputusan secara deliberatif (Tytar et al., 2022).

Selain itu, peneliti lainnya seperti Susen
(2021) menjelaskan bagaimana teori diskursus
Habermas memberikan kerangka normatif bagi
pemikiran politik dan etika publik di ranah
pendidikan. Rasionalitas komunikatif yang
dikembangkan Habermas memberikan alternatif
terhadap model pendidikan normatif-otoritatif
dan memperkuat gagasan pendidikan sebagai
praktik deliberatif.

Studi lain oleh Deakin Crick & Joldersma
(2007) menyoroti bagaimana lifelong learning

dalam perspektif Habermas dapat menguatkan

pendidikan kewarganegaraan sebagai proses

seumur hidup, dengan penekanan pada
keterlibatan publik yang berkesinambungan.
Mereka juga menunjukkan bahwa prinsip-prinsip
diskursus dapat digunakan sebagai perangkat
evaluasi etis dalam pengambilan kebijakan
pendidikan.

Penelitian Sgrensen (2015) menambahkan
dimensi Bildung atau pembentukan diri yang erat
dengan tujuan pendidikan dalam perspektif
Jerman, dan menyandingkan konsep ini dengan
demokrasi deliberatif ala Habermas untuk
menegaskan perlunya pendidikan moral-politik
yang mendalam.

Pendidikan pada

konteks era digitalisasi dan pasca-pandemi Covid-

Kewarganegaraan

19, peneliti lainnya seperti Finlay, Eastman &
Kobayashi (2023) dan Gargroetzi, Zummo,
Aguilar, & Bene (2025) menekankan urgensi dari
ruang publik digital sebagai perluasan ruang
deliberatif. Pendidikan
modern tidak bisa lagi bersandar hanya pada

kewarganegaraan

kelas konvensional, melainkan perlu memasuki
ruang digital di mana wacana politik dan formasi
opini berlangsung secara masif dan cepat.

Perbandingan berbagai pemikiran tokoh
lainnya tentang Pendidikan Kewarganegaraan

Seiring  berkembangnya  pendidikan
kewarganegaraan, beberapa aliran filosofis telah
memberi kontribusi konseptual yang signifikan.
Pemikiran Habermas sering dibandingkan
dengan pendekatan-pendekatan lain, seperti
liberalisme Rawlsian, komunitarianisme ala
Charles Taylor, dan teori kritis Paulo Freire.

Pertama, Habermas vs. Rawls. Keduanya
menekankan rasionalitas dan keadilan, namun
Rawls lebih fokus pada struktur kelembagaan
dan prinsip veil of ignorance, sementara Habermas
menekankan diskursus publik sebagai sarana
pembentukan legitimasi politik (Susen, 2021).
Dalam konteks pendidikan, Rawls mendukung
pendidikan moral berbasis keadilan distributif,
sedangkan Habermas mengutamakan
pembentukan kehendak melalui komunikasi
reflektif.

Kedua, Habermas vs. Freire. Konsep
pendidikan Paulo Freire melihat pendidikan

sebagai praktik pembebasan, yang menyerukan

121



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

kesadaran kritis dan perlawanan terhadap
struktur opresif (Torres & Morrow, 2021). Meski
Freire lebih berorientasi praksis dan Habermas
teoritik, keduanya mendukung dialog sebagai
proses pembelajaran. Perbedaannya terletak
pada dasar ontologis: Habermas bertumpu pada
rasionalitas linguistik, Freire pada pengalaman
eksistensial kaum tertindas.

Ketiga, Habermas vs. Komunitarianisme.
Konsep aliran komunitarian seperti Taylor dan
Etzioni menekankan pentingnya nilai-nilai
komunitas dalam membentuk warga negara.
sebaliknya, lebih
universalistik dan prosedural. Bagi Habermas,

Habermas, bersifat
identitas politik warga negara dibentuk bukan

dari warisan kultural tertentu, tetapi dari
partisipasi aktif dalam diskursus demokratis
(Habermas, 1996).

Perbedaan-perbedaan ini menunjukkan
Habermasian  dalam

bahwa pendekatan

pendidikan  kewarganegaraan  menekankan
keterbukaan diskursif, kesetaraan partisipasi, dan
rasionalitas argumentatif, yang menjadikannya
relevan dalam masyarakat

demokratis.

pluralistik dan

Kesenjangan dalam Penelitian dan bidang yang
perlu dieksplorasi lebih lanjut

Meskipun teori Habermas telah banyak
diaplikasikan dalam wacana pendidikan,
terdapat beberapa kesenjangan dalam penelitian
yang penting untuk ditinjau lebih lanjut.
keterbatasan dalam
implementasi diskursus. Banyak  studi

menekankan nilai ideal rasionalitas komunikatif,

Pertama, praktis

tetapi sedikit yang berhasil mengevaluasi secara
empirik bagaimana diskursus deliberatif dapat
benar-benar diterapkan dalam konteks kelas,
khususnya di sistem pendidikan yang hierarkis
atau otoritatif. Kesenjangan ini tampak dalam
riset-riset yang terlalu teoretis tanpa menyentuh
pedagogi mikro (Lovat, 2013).

Kedua, ketimpangan digital dan ruang
publik virtual. Ruang publik dalam era digital
mengalami transformasi besar. Sayangnya,

penelitian tentang bagaimana rasionalitas
komunikatif diterapkan dalam platform digital
(misalnya media sosial) masih belum memadai.

Penelitian Susen (2021) dan Tytar et al. (2022)

sudah mulai mengarah ke sini, namun masih
perlu ditelusuri secara sistematis terutama dalam
konteks pendidikan formal dan informal.
Ketiga, perbandingan kontekstual
Pendidikan Kewarganegaraan. Sebagian besar
literatur Habermas berakar dari konteks Eropa
Barat. Implikasi teorinya terhadap pendidikan
kewarganegaraan di negara-negara berkembang,

termasuk Indonesia, masih terbatas. Perlu
dilakukan  studi  lintas budaya  untuk
mengevaluasi  validitas dan adaptabilitas

kerangka Habermas di luar tradisi demokrasi
liberal.
Keempat,

integrasi konsep pemikiran

Habermas dengan pendidikan multikultural

Habermas sering dikritik karena terlalu

menekankan rasionalitas formal dan
mengabaikan perbedaan kultural. Perlu dikaji
lebih dalam bagaimana prinsip diskursus dapat
dipadukan dengan penghormatan terhadap
identitas lokal dan pluralisme nilai dalam
pendidikan  kewarganegaraan  multikultural
(Deakin Crick & Joldersma, 2007).

Kelima,  penilaian dan  evaluasi
pembelajaran dalam kurikulum. Belum banyak
riset yang menggali bagaimana teori diskursus
dapat digunakan untuk membentuk instrumen
evaluasi pendidikan kewarganegaraan. Aspek
etis deliberasi seperti keterbukaan terhadap
kritik, empati rasional, akuntabilitas

partisipatif belum diformulasikan

dan
sebagai
indikator kurikulum secara sistematis.

Literatur terkini, yang sudah peneliti
paparkan  tersebut menunjukkan  bahwa
pemikiran Habermas tetap relevan dan penting
dalam mengembangkan pendidikan
kewarganegaraan berbasis nilai-nilai demokratis.
Rasionalitas komunikatif, demokrasi deliberatif,
dan ruang publik memberikan kerangka
konseptual yang kuat untuk membangun
paradigma pendidikan partisipatif.

Namun demikian, terdapat kesenjangan
signifikan dalam praktik implementatif, integrasi
multikultural, dan penerapan di era digital.
Penelitian ke depan sebaiknya diarahkan pada
pendekatan empiris terhadap praktik deliberatif
di ruang kelas, pengembangan instrumen
pedagogis berbasis diskursus, serta eksplorasi

122



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

lebih luas dalam konteks pendidikan negara-
negara berkembang seperti Indonesia.
Pemikiran Jirgen Habermas, khususnya
mengenai rasionalitas komunikatif, demokrasi
deliberatif, dan ruang publik, telah memberikan
kontribusi signifikan terhadap pembentukan

paradigma pendidikan kewarganegaraan
konteks

Habermas

kontemporer.  Dalam kebijakan

pendidikan, teori menawarkan
pendekatan normatif yang menempatkan dialog,
kesetaraan partisipatif, dan kritik rasional sebagai
landasan utama dalam membentuk warga negara

demokratis.

Analisis bagaimana pemikiran Habermas
mempengaruhi kebijakan Pendidikan
Kewarganegaraan

Pemikiran diskursus Habermas secara
tidak
pendidikan kewarganegaraan di berbagai negara,
model

langsung memengaruhi  kebijakan

khususnya dalam pergeseran dari

pendidikan normatif-prosedural menuju

reflektif.
Misalnya, banyak kurikulum di Eropa dan

pendekatan yang partisipatif dan

Australia yang kini menekankan pengembangan
kompetensi deliberatif, seperti berpikir Kkritis,
kemampuan berdialog, dan partisipasi aktif
dalam ruang publik sekolah (Lovat, 2013).
Secara konkret, pengaruh Habermas
terlihat dalam dimasukkannya prinsip-prinsip
deliberatif ke
dan

demokrasi dalam dokumen
kebijakan pendidikan

kewarganegaraan. Banyak negara demokratis,

kurikulum

termasuk negara-negara Eropa dan Australia,
telah mengadopsi pendekatan yang menekankan
kewarganegaraan
berpikir  kritis,
serta

pengembangan kompetensi
aktif, kemampuan
berdiskusi,

yaitu
menghargai  pluralitas,
berpartisipasi dalam proses pengambilan
keputusan sosial (Lovat, 2013; Deakin Crick &
Joldersma, 2007). Model ini selaras dengan teori
diskursus Habermas, di mana kewarganegaraan
tidak sekadar bersifat legal-formal, tetapi juga
komunikatif-reflektif.

Pendekatan ini juga tercermin dalam
UNESCO dan OECD, yang

menekankan pentingnya pendidikan demokratis

dokumen

berbasis diskursus (Susen, 2021). Kurikulum
tidak lagi hanya mengajarkan isi politik formal,

tetapi juga menekankan pembentukan kesadaran

etis melalui partisipasi aktif siswa dalam
pemecahan masalah sosial. Ini sejalan dengan
gagasan Habermas bahwa warga negara yang

rasional adalah mereka yang mampu berdialog

dan menguji klaim kebenaran melalui
argumentasi terbuka (Habermas, 1996).
Dalam konteks Indonesia, meskipun

belum secara eksplisit merujuk pada Habermas,
semangat Undang-Undang Nomor 20 Tahun
2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang
menekankan pada pembentukan warga negara
yang demokratis dan bertanggung jawab secara
sosial sejalan dengan prinsip-prinsip diskursus
kurikulum 2013 dan
Kurikulum Merdeka juga telah mengadopsi

Habermasian. Revisi
pendekatan pembelajaran berbasis proyek dan
dialog, yang mengarah pada

kompetensi deliberatif peserta didik.

penguatan

Namun demikian, penerapan nilai-nilai

Habermas dalam  kebijakan  pendidikan

kewarganegaraan menghadapi sejumlah

tantangan struktural. Budaya sekolah yang
masih hierarkis, dominasi pendekatan hafalan,
serta guru dalam

setara menjadi

keterbatasan kapasitas
memfasilitasi diskusi yang
hambatan utama. Selain itu, kebijakan yang
terlalu terpusat dan cenderung formalistik sering
kali gagal menangkap dimensi etis-komunikatif
yang ditekankan Habermas (Serensen, 2015;
Susen, 2021).

Oleh karena itu, pengaruh pemikiran
Habermas terhadap kebijakan pendidikan
kewarganegaraan  bukan hanya  bersifat
konseptual, tetapi juga menuntut transformasi
struktural dan pedagogis. Habermas
menawarkan kerangka normatif yang kuat untuk
menilai dan merancang kebijakan pendidikan
yang tidak hanya menekankan kepatuhan warga
terhadap hukum, tetapi juga kemampuan mereka
untuk berpartisipasi dalam ruang publik secara
kritis, rasional, dan etis. Dalam kerangka ini,
pendidikan kewarganegaraan menjadi instrumen
pembentukan warga negara deliberative, mereka
yang tidak hanya tahu hukum, tetapi juga
mampu memperdebatkan dan memformulasikan

hukum secara demokratis.

123



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

Evaluasi implementasi praktis dari pemikiran
Habermas dalam lingkungan Pendidikan
Secara  praktis,  beberapa

telah
mengimplementasikan prinsip Habermasian
dalam bentuk
learning, dan forum-forum diskusi publik siswa.

sistem
pendidikan mencoba

classroom  deliberation, service
Dalam model pembelajaran berbasis proyek atau
diskursus, siswa dilatih untuk mendiskusikan isu-
isu publik, menilai argumen secara Kritis, serta
menyampaikan pendapat berdasarkan alasan
yang dapat dipertanggungjawabkan (Deakin
Crick & Joldersma, 2007).

Contoh implementasi semacam ini dapat
ditemukan di program philosophy for children
(P4C) dan deliberative pedagogy, yang terbukti
meningkatkan kompetensi demokratis siswa
(Serensen, 2015). Selain itu, prinsip ruang publik
juga mulai diterapkan melalui media digital
sekolah, seperti blog kelas, forum daring, dan
yang
membuka peluang bagi partisipasi deliberatif

kegiatan pemilu siswa, semuanya
dalam konteks pendidikan.

Evaluasi terhadap implementasi ini
menunjukkan sejumlah keberhasilan. Pertama,
model pembelajaran berbasis diskursus mampu
meningkatkan kompetensi komunikasi politik
siswa, seperti kemampuan menyampaikan
pendapat, mendengarkan secara empatik, serta
membangun argumen berdasarkan fakta dan
nilai. Kedua, pendekatan ini meningkatkan
motivasi belajar dan kesadaran sosial, karena
siswa merasa dilibatkan secara nyata dalam
proses pembentukan opini dan pengambilan
keputusan (Serensen, 2015).

Namun, implementasi praktis pemikiran
Habermas di lingkungan pendidikan juga
Salah

hambatan utama adalah budaya sekolah yang

menghadapi tantangan serius. satu
masih bersifat hierarkis, di mana relasi guru-
siswa sering kali vertikal dan tidak mendukung
terciptanya dialog yang setara. Dalam kondisi
ini, komunikasi cenderung bersifat satu arah, dan
proses diskursus menjadi simbolik belaka (Lovat,
2013).
Tantangan lain adalah keterbatasan
pelatihan guru dalam metodologi deliberatif.
Banyak pendidik belum memiliki keterampilan

pedagogis untuk memfasilitasi diskusi reflektif
atau mengelola perbedaan opini

konstruktif. Kurangnya sumber daya, tekanan

secara

kurikulum yang padat, serta penilaian yang
hasil  kognitif
hambatan dalam menerapkan pembelajaran
berbasis diskursus secara berkelanjutan.

Di era digital, ruang publik pendidikan
juga diperluas ke ranah daring. Media sosial,

berorientasi juga menjadi

platform pembelajaran digital, dan forum online
untuk  praktik
fragmentasi

menyediakan ruang baru

deliberatif. Namun, informasi,
polarisasi opini, dan retorika populis di ruang
digital menjadi tantangan baru yang menuntut
pendidikan kewarganegaraan berbasis literasi
digital, etika komunikasi, dan penguatan prinsip
discourse ethics ala Habermas (Susen, 2021).
Oleh

implementasi

karena itu, keberhasilan

gagasan Habermas dalam
pendidikan tidak cukup dengan revisi kurikulum,
tetapi juga membutuhkan reformasi budaya
institusional, pelatihan guru berkelanjutan, dan
desain sistem evaluasi yang mendukung
deliberatif. Pendidikan

kewarganegaraan yang mengintegrasikan nilai-

keterampilan

nilai Habermasian dapat menjadi sarana strategis
untuk membentuk generasi warga negara yang
reflektif, kritis, dan partisipatif sebagai syarat
utama bagi keberlanjutan demokrasi.

Prinsip-prinsip Habermasian di Pendidikan
Kewarganegaraan era modern atau abad 21

Dalam era modern yang ditandai oleh
kompleksitas global, digitalisasi informasi, dan
meningkatnya pluralitas nilai, pendidikan
kewarganegaraan menghadapi tantangan yang
tidak bisa dijawab hanya dengan pendekatan
hafalan norma atau

tradisional berbasis

pengetahuan prosedural. Pemikiran Jirgen
Habermas menawarkan landasan filosofis yang
kuat untuk pendidikan

kewarganegaraan yang lebih dialogis, reflektif,

merancang

dan partisipatif. Prinsip-prinsip Habermasian ini
menjadi semakin relevan dalam menjawab
kebutuhan warga negara abad ke-21 yang
diharapkan tidak hanya memahami hukum,
tetapi juga mampu berkontribusi secara aktif

dalam kehidupan publik.

124



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

Habermas  menempatkan  tindakan
komunikatif sebagai bentuk interaksi sosial yang
menekankan pencapaian kesepahaman bersama
melalui dialog rasional yang bebas dari dominasi.
Dalam pendidikan kewarganegaraan, prinsip ini
mengubah ruang kelas menjadi arena diskursif,
di mana siswa tidak hanya menerima informasi,
tetapi dilatih untuk berdialog, berargumentasi,
dan menyelesaikan konflik nilai melalui
komunikasi yang setara dan terbuka (Habermas,
1984; Englund, 2006).

Habermas  mengembangkan  konsep
demokrasi deliberatif, yaitu demokrasi yang
didasarkan pada diskusi publik yang rasional dan
inklusif. Pendidikan kewarganegaraan modern
yang Dberlandaskan prinsip ini bertujuan
membentuk warga negara yang mampu terlibat
dalam proses pengambilan keputusan secara etis
dan kritis, bukan
mayoritas atau otoritas formal. Siswa diajak
untuk publik,

mempertimbangkan berbagai perspektif, dan

sekadar mengikuti arus

membahas isu-isu
membentuk opini melalui proses deliberatif
(Habermas, 1996; Lovat, 2013).

Habermas menekankan bahwa validitas
klaim moral tidak ditentukan oleh otoritas
eksternal, melainkan oleh penerimaannya dalam
komunitas diskursus. Dengan kata lain, nilai
moral dalam pendidikan harus diuji melalui
argumen yang dapat diterima oleh semua pihak
yang terlibat. Etika ini mendorong siswa untuk
menghargai perbedaan, mendengarkan secara
empatik, dan mengembangkan orientasi moral
yang tidak dogmatis, tetapi terbuka terhadap
rasionalitas publik (Habermas, 1990).

Pendidikan kewarganegaraan abad ke-21
tidak hanya berlangsung di ruang kelas formal,
tetapi juga dalam ruang publik digital dan
komunitas lokal. Habermas memandang ruang
publik sebagai tempat warga negara membentuk
opini kolektif secara bebas. Oleh karena itu,
pendidikan harus mendorong keterlibatan siswa
dalam forum-forum publik, baik secara langsung
maupun daring, sebagai bentuk praksis
kewarganegaraan aktif (Habermas, 1989; Susen,
2021). Pendidikan Kewarganegaraan (PKn)
Abad2l  berfokus pada  pengembangan
Keterampilan Abad 21 (berpikir kritis, kreatif,

komunikasi, kolaborasi) dan kecerdasan

kewarganegaraan (civic intelligence) untuk
membentuk warga negara global yang aktif,
adaptif, dan berkarakter, siap menghadapi
dunia modern melalui
pendekatan pembelajaran  aktif  (student-

centered) seperti Problem Based Learning dan

tantangan kompleks

integrasi  literasi  digital, dengan tujuan

menciptakan smart citizen dan good citizen.
yang
terdigitalisasi, prinsip-prinsip Habermasian harus

Dalam  masyarakat semakin
diterjemahkan ke dalam konteks ruang publik
virtual.
polarisasi, dan debat yang tidak rasional menjadi

Tantangan  seperti  disinformasi,
hambatan utama dalam mewujudkan diskursus
deliberatif di dunia maya. Oleh sebab itu,
pendidikan kewarganegaraan abad ke-21 harus
mengembangkan literasi digital deliberatif, yaitu
kemampuan untuk menilai informasi secara
kritis, berpartisipasi dalam diskusi daring secara
etis, dan membedakan antara argumentasi
rasional dengan manipulasi emosional (Tytar et
al., 2022; Deakin Crick & Joldersma, 2021).
Penerapan  prinsip-prinsip Habermas
dalam pendidikan kewarganegaraan abad ke-21
menghadapi tantangan struktural dan kultural
yang signifikan. Salah satu tantangan utama
adalah fragmentasi ruang publik digital. Media
sosial dan platform daring memang menciptakan
ruang diskursus baru, tetapi sekaligus membuka
peluang polarisasi, disinformasi, dan retorika
emosional yang bertolak belakang dengan
prinsip rasionalitas komunikatif (Habermas,
2022).
Tantangan adalah

kurikulum yang masih berorientasi

lain dominasi
pada
penguasaan konten dan pengujian standar.
Dalam lingkungan pendidikan yang sangat
terukur, ruang untuk dialog reflektif menjadi
terbatas. Guru pun kerap mengalami tekanan
waktu dan beban administratif, sehingga praktik
diskursus deliberatif menjadi sulit diterapkan
(Lovat, 2013).

Lebih jauh, sistem sosial-politik yang
otoriter atau tidak demokratis dapat menjadi
penghambat utama dalam menerapkan prinsip-
prinsip Habermasian secara otentik. Dalam
konteks ini, pendidikan kewarganegaraan justru

125



Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

bisa dijadikan alat kontrol ideologis daripada
pembebasan partisipatif (Susen, 2021).

Oleh karena itu, meskipun teori Habermas
sebagai kerangka normatif,
membutuhkan

sangat relevan

penerapannya transformasi
sistemik: reformasi kurikulum, pelatihan guru
dalam pedagogi diskursus, dan pelembagaan
ruang publik yang lebih demokratis di institusi

pendidikan.

SIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa pemikiran
Jurgen Habermas memberikan kerangka filosofis
yang kokoh bagi pengembangan pendidikan
kewarganegaraan yang demokratis, reflektif, dan
partisipatif. Konsep utama seperti tindakan
komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang
publik menyajikan paradigma pendidikan yang
tidak berfokus
pengetahuan politik,

sekadar pada transmisi

tetapi menumbuhkan
kemampuan berdiskursus, berpikir kritis, dan
membentuk kehendak kolektif melalui proses
komunikasi rasional.

Temuan utama menunjukkan bahwa teori
Habermas memiliki relevansi tinggi dalam
merancang kurikulum kewarganegaraan yang
lebih dialogis,
substantif.

inklusif, dan berbasis nilai

demokrasi Beberapa  model

pembelajaran seperti forum deliberatif dan
pembelajaran berbasis masalah mencerminkan
aplikasi praktis dari prinsip Habermasian.
Namun demikian, masih terdapat berbagai
tantangan dalam implementasinya, mulai dari
struktur kurikulum yang rigid, keterbatasan
pelatihan guru, hingga dominasi ruang digital
yang belum sepenuhnya deliberatif.

Arah penelitian ke depan perlu difokuskan
pada dua hal utama: (1) studi empiris yang
mengevaluasi efektivitas pendekatan diskursif
serta  (2)
teori Habermas

dalam kelas kewarganegaraan,

eksplorasi adaptasi dalam
konteks lokal, khususnya pada negara-negara di
berbagai benua di dunia seperti Indonesia, Cina,
Australia, Belanda, Amerika Serikat, Inggris,
dan lain-lain, dengan mempertimbangkan
pluralisme budaya dan dinamika politik yang

khas.

Bagi pendidik, pendekatan Habermasian
menuntut transformasi peran dari pengajar
menjadi fasilitator diskursus. Sementara bagi

pembuat kebijakan, implikasinya adalah
perlunya dukungan sistemik bagi pendidikan
kewarganegaraan yang menumbuhkan

rasionalitas publik, bukan sekadar kepatuhan
konstitusional. Pendidikan kewarganegaraan,
dalam semangat Habermas, harus menjadi
fondasi bagi kehidupan demokratis yang hidup,

kritis, dan berkeadaban.

DAFTAR PUSTAKA

Aini, D. N., Abdulkarim, A., Sapriya, S.,
Rahmat, R. (2023, August). Improving
Civic  Intelligence  Through  Citizenship
Education Based on Digital Literature
Curriculum. In 4th Annual Civic Education

Conference (ACEC 2022) (pp. 126-136).
Atlantis Press. DOLI:
https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.1703
2

Armot, M., Casely-Hayford, L., & Yeboah, T.
(2018).  Post-colonial  dilemmas in the
construction  of  Ghanaian  citizenship
education: National unity, human rights and
social inequalities. International Journal of

Educational — Development, 61, 117-126.
DOLI:
https://doi.org/10.1016/j.ijjedudev.2017.
12.008

Ayane, Z. T., & Mihiretie, D. M. (2024).
Developing good person and citizen through
civic and ethical education in Ethiopia: A
content  analysis of secondary  school
textbooks. Social ~ Sciences & Humanities
Open, 10, 100913. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.ssah0.2024.10
0913

Carleheden, M. (2006). Towards democratic
foundations: A Habermasian perspective on the
politics of education. Journal of Curriculum

Studies, 38(5), 523-542.
https://doi.org/10.1080/0022027060062
8229

Deakin Crick, R., & Joldersma, C. W. (2007).
Lifelong  Learning and Citizenship  in
Habermasian Theory. Studies in Philosophy
and FEducation, 40(2), 201-216.
https://www.researchgate.net/publicatio
n/226345175_Habermas_Lifelong_Learn
ing_and_Citizenship_Education

126


https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.17032
https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.17032
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2017.12.008
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2017.12.008
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100913
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100913
https://doi.org/10.1080/00220270600628229
https://doi.org/10.1080/00220270600628229
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025)

Englund, T. (2006). Jirgen Habermas and
Education. Journal of Curriculum Studies,
38(5), 501-508.  https://www.diva-
portal.org/smash/get/diva2:209384/FU
LLTEXTO1.pdf

Finlay, J., Eastman, M., & Kobayashi, L. (2023).
“Please don't let me become a statistic in this
grocery store”: Civic engagement among older
Americans since the COVID-19 pandemic

onset. Social  Science & Medicine, 337,
116267. DOLI:
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.202
3.116267

Finlayson, J. G., & Rees, D. H. (2023). Jiirgen
Habermas. In Stanford Encyclopedia of
Philosophy.
https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/h
abermas/

Gargroetzi, E. C., Zummo, L. M., Aguilar, A.
R., & Bene, E. P. (2025). Quantitative civic
literacies. “Let’s talk about election 2020” and
youth use of numbers in digital civic
media. The  Journal of Mathematical
Behavior, 79, 101256. DOI:
https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.1
01256

Gomez, R. L., & Suarez, A. M. (2023).
Pedagogical practices and civic knowledge and
engagement in Latin America: Multilevel
analysis using ICCS data. Heliyon, 9(11).
DOLI:
https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2023.e
21319

Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative
Action, Vol. 1: Reason and the Rationalization
of Society. Beacon Press.

Habermas, J. (1990). Moral Consciousness and
Communicative Action. MIT Press.

Habermas, J. (1992). Autonomy and Solidarity:
Interviews with Jiirgen Habermas. Verso.

Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms:
Contributions to a Discourse Theory of Law
and Democracy. MIT Press.

Lonto, A. L. (2019). Students' Civic Disposition
through Learning Civics and Pedagogical
Competences of High School
Teachers. Universal Journal of Educational
Research, 7(12), 35-41. DOI: DOIL:
10.13189/ujer.2019.071905

Lovat, T. (2013). Jiirgen Habermas: Education’s
reluctant hero. In M. Murphy (Ed.), Social
Theory and Education Research (2nd ed., pp.
180-194). Routledge.

Morrison, K. (2002). Jiirgen Habermas (1929-). In
Fifty Modern Thinkers on Education (pp.
158-162). Routledge.

Serensen, A. (2015). From critique of ideology to
politics: Habermas on Bildung. Ethics and

Education, 15(1), 45-59. DOL:
https://doi.org/10.1080/17449642.2015.
1055148

Susen, S. (2021). Jiirgen Habermas. In Kivisto, P.
(Eds.), The Cambridge Handbook of Social
Theory. Volume I: A Contested Canon. (pp.

369-394). Cambridge: Cambridge
University Press.
https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/
25507/1/

Tytar, O. V., Fradkina, N. V., Havryliuk, Y. R.,
& Alimova, V.M. (2022). Philosophy of
education and restoration of educational
principles in the concept of Jurgen Habermas.
Theory and History of Culture and Philosophy
of  Science, 4), 44-54. DOLI:
https://doi.org/10.26565/2306-6687-
2022-65-05

127


https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2023.116267
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2023.116267
https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/habermas/
https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/habermas/
https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.101256
https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.101256
https://doi.org/10.1080/17449642.2015.1055148
https://doi.org/10.1080/17449642.2015.1055148
https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/25507/1/
https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/25507/1/
https://doi.org/10.26565/2306-6687-2022-65-05
https://doi.org/10.26565/2306-6687-2022-65-05

