
 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

116 
 

 HARMONY 10 (2) (2025) 

 

HARMONY 
 

http://journal.unnes.ac.id/sju/index.php/harmony 

-

 

 

Kajian Filosofi dalam Pendidikan Kewarganegaraan Menurut Pemikiran 

Jürgen Habermas 
   

Akmal Firmansyah, Samsuri 
 

Yogyakarta State University 

 

Info Artikel 

________________ 
Sejarah Artikel: 

Disubmit: Juli 2025 

Direvisi: September 2025 

Diterima: November 2025 

__________________ 
Keywords: 

Deliberative Democracy; 

Jürgen Habermas; 

Communicative Action; Civic 

Education; Public Space. 

______________________ 

Abstrak
 

___________________________________________________________________ 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis secara filosofis relevansi pemikiran Jürgen 

Habermas dalam pengembangan pendidikan kewarganegaraan yang demokratis dan 

partisipatif. Permasalahan utama terletak pada dominasi pendekatan normatif-

prosedural dalam pendidikan kewarganegaraan yang cenderung minim ruang bagi dialog 

kritis dan partisipasi deliberatif. Dengan menggunakan metode kajian pustaka filosofis 

dan analisis reflektif. Penelitian ini mengeksplorasi tiga konsep utama pemikiran 

Habermas, yaitu tindakan komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang publik, sebagai 

kerangka teoritik untuk mereformulasi paradigma pendidikan kewarganegaraan. Hasil 

kajian menunjukkan bahwa integrasi prinsip-prinsip Habermasian ke dalam kurikulum 

dan praktik pedagogis dapat memperkuat kapasitas warga negara untuk berdialog secara 

rasional, menyelesaikan konflik nilai, dan berpartisipasi dalam ruang publik secara 

setara. Namun demikian, terdapat tantangan dalam implementasi seperti resistensi 

budaya sekolah yang hierarkis, keterbatasan kompetensi guru, dan fragmentasi ruang 

digital. Simpulan dari studi ini menegaskan bahwa pendidikan kewarganegaraan berbasis 

diskursus memiliki potensi untuk membentuk warga negara yang reflektif, kritis, dan 

bertanggung jawab secara sosial, serta menawarkan arah baru bagi kebijakan dan praktik 

pendidikan demokratis abad ke-21. 
 

Abstract 
___________________________________________________________________ 

This study aims to analyze philosophically the relevance of Jürgen Habermas' thought in the 

development of democratic and participatory civic education. The main problem lies in the 

dominance of the normative-procedural approach in civic education which tends to lack space for 

critical dialogue and deliberative participation. By using the philosophical literature review method 

and reflective analysis . This research explores three main concepts of Habermas' thought, namely 

communicative action, deliberative democracy, and public space, as a theoretical framework for 

reformulating the civic education paradigm. The results of the study show that the integration of 

Habermasian principles into curriculum and pedagogical practices can strengthen citizens' capacity 

to dialogue rationally, resolve value conflicts, and participate in the public sphere equally. However, 

there are challenges in implementation such as resistance to hierarchical school culture, limited 

teacher competence, and fragmentation of digital space. The conclusion of this study confirms that 

discourse-based civic education has the potential to shape reflective, critical, and socially responsible 

citizens, and offers a new direction for 21st century democratic education policy and practice. 
 

© 2025 Universitas Negeri Semarang 
 

Alamat korespondensi:  

Magister Pendidikan Pancasila dan Kewarganegaraan, Fakultas Ilmu 

Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Yogyakarta 

E-mail: akmalfirmansyah.2024@student.uny.ac.id 

 

ISSN 2252-7133 

E-ISSN 2548-4648 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

117 
 

PENDAHULUAN 

Pendidikan Kewarganegaraan merupakan 

suatu pedagogis yang bertujuan untuk 

membentuk warga negara yang cerdas (Lonto, 

2019; Aini, Abdulkarim, Sapriya, & Rahmat, 

2023), bertanggung jawab (Gómez & Suárez, 

2023; Ayane & Mihiretie, 2024) dan aktif 

berpartisipasi dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara (Arnot, Casely-Hayford & Yeboah, 

2018). Secara substansial, pendidikan 

kewarganegaraan tidak hanya menyangkut 

pengetahuan tentang sistem politik, hukum, dan 

konstitusi, tetapi juga menanamkan nilai-nilai 

etis seperti keadilan, toleransi, dan tanggung 

jawab sosial dalam konteks kehidupan 

demokratis (Carleheden, 2006; Deakin Crick & 

Joldersma, 2007). Dalam kajian filosofis, 

pendidikan kewarganegaraan berpijak pada 

pandangan normatif tentang manusia sebagai 

makhluk rasional dan sosial yang mampu 

berpartisipasi dalam kehidupan publik secara 

deliberatif. Oleh karena itu, landasan filosofis 

pendidikan kewarganegaraan mencakup 

pemikiran tentang kebebasan, otonomi moral, 

dan diskursus publik yang rasional (Sørensen, 

2015; Lovat, 2013). 

Dalam konteks ini, pemikiran filsuf 

kontemporer Jürgen Habermas menjadi sangat 

relevan. Habermas, seorang filsuf dan sosiolog 

asal Jerman, dikenal luas melalui kontribusinya 

dalam teori tindakan komunikatif (Theory of 

Communicative Action) dan teori diskursus moral 

(Discourse Theory of Morality) (Habermas, 1990; 

Finlayson & Rees, 2023). Ia menekankan 

pentingnya rasionalitas komunikatif dalam 

pembentukan opini dan kehendak publik dalam 

masyarakat demokratis. Dalam pandangannya, 

demokrasi tidak semata-mata praktik prosedural, 

melainkan proses deliberatif yang berakar pada 

diskursus rasional antarwarga negara yang setara 

(Habermas, 1992; Englund, 2006). Dengan 

demikian, Habermas memberikan fondasi 

teoretis yang kokoh bagi pengembangan 

pendidikan kewarganegaraan yang demokratis, 

kritis, dan dialogis (Morrison, 2002; Susen, 

2021). 

Kajian ini bertujuan untuk menganalisis 

secara filosofis bagaimana pemikiran Jürgen 

Habermas dapat dijadikan kerangka teoritik 

dalam pendidikan kewarganegaraan. Fokus 

kajian mencakup eksplorasi konsep rasionalitas 

komunikatif, ruang publik (public sphere), dan 

demokrasi deliberatif, serta implikasinya 

terhadap pembelajaran kewarganegaraan di 

ruang kelas maupun dalam kehidupan sosial 

(Englund, 2006; Deakin Crick & Joldersma, 

2007). Kajian ini juga mencoba menilai sejauh 

mana pendekatan Habermasian mampu 

memperkaya dimensi etis, politik, dan pedagogis 

dalam pendidikan kewarganegaraan modern. 

Dengan menggali dimensi filosofis ini, 

diharapkan kajian ini mampu memberikan 

kontribusi konseptual terhadap perumusan 

paradigma pendidikan kewarganegaraan yang 

lebih partisipatif dan reflektif (Sørensen, 2015; 

Lovat, 2013). 

 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan 

kualitatif dengan desain kajian filsafat 

(philosophical inquiry), yang bertujuan untuk 

menganalisis secara mendalam gagasan-gagasan 

Jürgen Habermas dan relevansinya dalam 

pendidikan kewarganegaraan. Pendekatan ini 

dipilih karena sifat permasalahan yang bersifat 

normatif dan teoritis, yakni untuk menelaah 

dasar-dasar konseptual dan etis dalam 

pembentukan warga negara demokratis melalui 

pendidikan. 

Metodologi yang digunakan adalah 

analisis filsafat kritis, yang melibatkan 

interpretasi konseptual terhadap karya-karya 

primer dan sekunder, serta refleksi argumentatif 

terhadap asumsi-asumsi normatif dalam praktik 

pendidikan kewarganegaraan. Fokus utama 

diarahkan pada tiga konsep kunci pemikiran 

Habermas: tindakan komunikatif, demokrasi 

deliberatif, dan ruang publik. 

Data dikumpulkan melalui studi literatur 

mendalam terhadap, karya-karya primer 

Habermas seperti The Theory of Communicative 

Action (1984), Between Facts and Norms (1996), dan 

The Structural Transformation of the Public Sphere 

(1989). Sumber sekunder berupa jurnal ilmiah 

internasional terindeks, buku-buku akademik, 

dan artikel kajian yang relevan dengan topik 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

118 
 

pendidikan kewarganegaraan dalam perspektif 

filsafat dan teori kritis, khususnya yang terbit 

antara tahun 2020 hingga 2025. Data lainnya 

dapat diperoleh melalui dokumen kebijakan dan 

kurikulum pendidikan kewarganegaraan, baik 

nasional maupun internasional, yang dianalisis 

untuk menilai keterkaitan atau penerapan prinsip 

Habermasian. Pencarian dan seleksi literatur 

dilakukan secara sistematis melalui database 

akademik seperti JSTOR, Taylor & Francis, 

SpringerLink, Google Scholar, serta arsip digital 

Habermas dan perpustakaan daring universitas. 

Analisis data dilakukan melalui tiga 

tahapan sistematis. Pertama, tahap interpretasi 

konseptual. Mengkaji dan mengklarifikasi 

makna filosofis dari konsep Habermas dalam 

konteks pendidikan. Kedua, tahap 

kontekstualisasi normatif. Mengaitkan konsep-

konsep tersebut dengan prinsip dan praktik 

pendidikan kewarganegaraan, baik secara 

teoretis maupun dalam kebijakan. Ketiga, tahap 

refleksi kritis. Mengevaluasi kekuatan, relevansi, 

serta keterbatasan gagasan Habermas dalam 

penerapannya terhadap pendidikan 

kewarganegaraan abad ke-21. Teknik analisis 

yang digunakan mencakup analisis tematik, 

identifikasi argumen filosofis, serta penarikan 

implikasi teoretis dan praktis berdasarkan sintesis 

pemikiran yang tersedia. 

 

PEMBAHASAN 

Pemikiran Jürgen Habermas memberikan 

fondasi filosofis yang kuat bagi pengembangan 

pendidikan kewarganegaraan yang demokratis 

dan partisipatif. Tiga konsep utama dari 

Habermas yang sangat relevan untuk konteks 

pendidikan kewarganegaraan adalah tindakan 

komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang 

publik. Ketiganya membentuk kerangka 

normatif yang mendorong partisipasi warga 

secara rasional, reflektif, dan etis dalam 

kehidupan publik. 

 

Tindakan komunikatif dan perannya dalam 

diskusi Demokratis 

Konsep tindakan komunikatif 

(kommunikatives Handeln) merupakan 

kontribusi sentral Habermas dalam The Theory of 

Communicative Action (Habermas, 1984). Dalam 

tindakan komunikatif, individu bertindak tidak 

hanya untuk mencapai tujuan instrumental, 

tetapi untuk mencapai pengertian bersama 

melalui argumentasi rasional dalam konteks 

sosial yang setara. Komunikasi bukan sekadar 

pertukaran informasi, tetapi sebagai proses 

rasional yang diarahkan pada validitas klaim dan 

kesepahaman bersama.  

Berbeda dengan tindakan instrumental, 

yang bertujuan untuk memanipulasi objek demi 

mencapai tujuan tertentu, tindakan komunikatif 

berlandaskan pada pertukaran argumen secara 

rasional dalam situasi yang bebas dari dominasi. 

Dalam tindakan ini, pembicara mengajukan 

klaim kebenaran (truth), kebenaran normatif 

(rightness), dan kejujuran (truthfulness) yang 

terbuka untuk diuji dan diperdebatkan oleh 

semua partisipan secara setara (Habermas, 

1990). 

Dalam konteks diskusi demokratis, 

tindakan komunikatif memainkan peran esensial 

sebagai mekanisme pembentukan opini publik 

yang rasional dan partisipatif. Demokrasi tidak 

sekadar ditentukan oleh prosedur elektoral atau 

institusi formal, tetapi oleh kualitas dialog publik 

yang berlangsung dalam ruang deliberatif. Ketika 

warga negara berdiskusi tentang isu-isu publik 

berdasarkan argumen dan bukan kepentingan 

strategis semata, mereka berperan aktif dalam 

proses pembentukan kehendak kolektif yang sah 

(legitimate will formation) (Habermas, 1996). 

Dalam konteks pendidikan 

kewarganegaraan, pendekatan ini menempatkan 

dialog antarwarga sebagai inti dari kehidupan 

demokratis. Guru dan siswa tidak lagi hanya 

mentransmisikan atau menerima informasi 

politik, tetapi saling berdialog dalam kerangka 

rasional dan etis. Hal ini memperkuat kapasitas 

peserta didik untuk menilai klaim politik secara 

kritis dan membentuk opini publik secara 

bertanggung jawab (Englund, 2006; Deakin 

Crick & Joldersma, 2007).  

Penerapan prinsip tindakan komunikatif 

dalam pendidikan kewarganegaraan mendorong 

pembelajaran yang menempatkan siswa sebagai 

subjek rasional yang setara. Guru bukan satu-

satunya sumber kebenaran, melainkan fasilitator 

dialog yang membuka ruang bagi perbedaan, 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

119 
 

kritik, dan konsensus melalui komunikasi 

terbuka. Dengan demikian, ruang kelas menjadi 

cerminan miniatur demokrasi, tempat di mana 

warga negara muda belajar bagaimana menjadi 

bagian dari komunitas politik yang deliberatif 

dan bertanggung jawab (Englund, 2006; Deakin 

Crick & Joldersma, 2007). 

Habermas menekankan bahwa 

rasionalitas komunikatif berbeda dari 

rasionalitas strategis karena mengandaikan 

kesetaraan partisipan, ketiadaan paksaan, dan 

keterbukaan terhadap argumen terbaik 

(Habermas, 1990). Proses pendidikan yang 

mendorong bentuk komunikasi ini akan 

mempersiapkan peserta didik untuk menjadi 

warga negara yang mampu berpartisipasi dalam 

deliberasi demokratis secara bermakna. 

Lebih jauh, tindakan komunikatif 

memperkuat dimensi etis dalam diskusi 

demokratis, karena setiap partisipan tidak hanya 

berusaha meyakinkan, tetapi juga bersedia 

mendengarkan dan mengubah pendapatnya bila 

berhadapan dengan argumen yang lebih baik. 

Hal ini menciptakan basis moral bagi kesetaraan, 

inklusi, dan penghormatan terhadap pluralisme 

dalam masyarakat demokratis. 

 

Demokrasi Deliberatif dan Dampaknya pada 

Pendidikan 

Demokrasi deliberatif adalah model 

demokrasi yang menekankan pentingnya proses 

diskusi rasional dan partisipatif dalam 

pembentukan kehendak politik bersama. 

Gagasan ini dikembangkan secara mendalam 

oleh Jürgen Habermas pada karya bukunya yang 

berjudul Between Facts and Norms (1996), di mana 

ia menyatakan bahwa legitimasi demokratis 

tidak hanya berasal dari prosedur formal seperti 

pemilu, tetapi juga dari komunikasi publik yang 

bebas, inklusif, dan berlandaskan pada argumen 

yang dapat dipertanggungjawabkan.  

Demokrasi deliberatif juga dimaknai 

sebagai kelanjutan logis dari rasionalitas 

komunikatif dalam ranah politik. Habermas 

memformulasikan model demokrasi ini sebagai 

alternatif dari demokrasi elektoral prosedural 

yang cenderung elitis. Dalam demokrasi 

deliberatif, pembentukan kehendak kolektif 

terjadi melalui partisipasi diskursif warga negara 

dalam ruang publik yang terbuka, setara, dan 

reflektif (Habermas, 1996).  

Pendidikan kewarganegaraan dalam 

kerangka ini bertujuan untuk menumbuhkan 

kemampuan deliberatif: berpikir kritis, 

menyampaikan pendapat, mendengarkan 

argumen pihak lain, serta mencapai kompromi 

rasional. Pendidikan tidak sekadar menanamkan 

nilai, tetapi harus menjadi laboratorium 

demokrasi di mana siswa mengalami dan 

mempraktikkan prosedur deliberatif (Sørensen, 

2015; Morrison, 2002).  

Konsep demokrasi deliberatif memiliki 

implikasi langsung dan mendalam terhadap 

pendidikan, khususnya pendidikan 

kewarganegaraan. Pertama, demokrasi 

deliberatif menggeser paradigma pendidikan dari 

sekadar transmisi pengetahuan politik menjadi 

proses pembentukan kompetensi deliberative, 

yaitu kemampuan untuk berdiskusi, berpikir 

kritis, menilai argumen, dan mengambil 

keputusan kolektif secara etis dan rasional 

(Englund, 2006).  

Kedua, prinsip deliberatif mendorong 

pengembangan ruang kelas sebagai arena publik 

mikro, di mana siswa dapat belajar menjadi 

warga negara melalui pengalaman langsung 

dalam praktik dialog demokratis. Dalam ruang 

ini, guru berperan sebagai fasilitator yang 

memastikan bahwa semua siswa memiliki 

kesempatan yang setara untuk berpendapat, 

bertanya, dan mengemukakan argumen 

berdasarkan alasan, bukan kekuasaan atau 

otoritas (Lovat, 2013). 

Ketiga, demokrasi deliberatif memperkuat 

dimensi etis pendidikan. Pendidikan bukan 

sekadar instrumen negara untuk membentuk 

loyalitas politik, tetapi sebagai ruang kritis untuk 

menguji norma, kebijakan, dan praktik sosial 

berdasarkan prinsip keadilan dan rasionalitas 

publik. Ini sejalan dengan tujuan pendidikan 

kewarganegaraan yang tidak hanya ingin 

menciptakan warga yang patuh hukum, tetapi 

warga yang reflektif, kritis, dan bertanggung 

jawab secara sosial (Sørensen, 2015; Deakin 

Crick & Joldersma, 2021).  

Namun, penerapan prinsip demokrasi 

deliberatif dalam pendidikan juga menghadapi 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

120 
 

tantangan, seperti kultur sekolah yang hierarkis, 

keterbatasan waktu kurikulum, dan rendahnya 

pelatihan guru dalam metode diskursus. Oleh 

karena itu, penerapan gagasan ini memerlukan 

komitmen sistemik untuk membangun kultur 

sekolah yang dialogis dan demokratis. 

Menurut Habermas, hanya warga negara 

yang mampu berpartisipasi dalam diskursus 

rasional yang dapat menjalankan peran 

politiknya secara sah. Oleh karena itu, 

pendidikan kewarganegaraan deliberatif bukan 

hanya soal kurikulum, tetapi juga soal metode 

dan praktik pedagogis. Hal ini membutuhkan 

transformasi ruang kelas menjadi arena publik 

mikro di mana praktik diskursus dilatih secara 

sistematis (Lovat, 2013; Englund, 2006). 

 

Ruang publik dan kaitannya dengan 

keterlibatannya masyarakat 

Konsep ruang publik (Öffentlichkeit) 

pertama kali dijelaskan secara mendalam oleh 

Habermas dalam The Structural Transformation of 

the Public Sphere (Habermas, 1992). Ia 

menggambarkan ruang publik sebagai arena 

sosial di mana individu secara kolektif 

membentuk opini melalui debat rasional yang 

bebas dari dominasi negara dan pasar. Ruang 

publik adalah prasyarat bagi demokrasi 

deliberatif karena di sinilah kehendak politik 

kolektif dibentuk. 

Ruang publik bukanlah ruang fisik 

semata, melainkan konstruksi sosial yang 

dibentuk oleh komunikasi antarwarga yang 

setara dan deliberatif. Di sinilah terbentuk opini 

publik yang menjadi dasar legitimasi dalam 

masyarakat demokratis. Dalam kerangka 

normatif Habermas, keterlibatan warga dalam 

ruang publik tidak bersifat pasif, melainkan aktif, 

reflektif, dan komunikatif. Sehingga, melalui 

diskusi yang berlandaskan argumen, bukan 

kekuasaan (Habermas, 1996).  

Ruang publik yang sehat membutuhkan 

warganegara yang terdidik dan reflektif, yang 

tidak hanya menjadi konsumen informasi, tetapi 

juga produsen argumen. Pendidikan 

kewarganegaraan memainkan peran penting 

dalam membentuk kompetensi komunikasi 

politik dan literasi publik. Dalam konteks ini, 

ruang kelas, media sosial, forum komunitas, dan 

lembaga pendidikan dapat dianggap sebagai 

bagian dari ruang publik yang diperluas (Susen, 

2021; Carleheden, 2006).  

Ruang publik menjadi prasyarat bagi 

partisipasi warga negara dalam kehidupan politik 

dan sosial. Masyarakat yang memiliki ruang 

publik yang sehat akan melahirkan warga negara 

yang lebih terlibat secara aktif dalam 

pengambilan keputusan kolektif, pengawasan 

terhadap kebijakan pemerintah, serta 

pembentukan norma sosial yang adil. Dengan 

kata lain, ruang publik adalah media utama 

keterlibatan masyarakat dalam proses demokrasi 

deliberatif (Susen, 2021; Deakin Crick & 

Joldersma, 2007). 

Pendidikan yang terintegrasi dengan 

konsep ruang publik menolak pendekatan top-

down yang dominatif, dan sebaliknya, 

mendorong keterlibatan masyarakat dalam 

mengidentifikasi dan mendefinisikan masalah 

sosial. Hal ini memungkinkan partisipasi warga 

dalam diskursus publik yang terbuka dan 

responsif terhadap kebutuhan kolektif (Deakin 

Crick & Joldersma, 2007; Habermas, 1992). 

Dalam konteks pendidikan 

kewarganegaraan, ruang publik memiliki peran 

strategis. Sekolah, media, komunitas lokal, dan 

bahkan ruang digital dapat dijadikan sebagai 

bagian dari ruang publik yang mendidik. Melalui 

ruang-ruang ini, peserta didik dan masyarakat 

luas belajar bagaimana menyampaikan 

pendapat, mendengar sudut pandang berbeda, 

dan membangun konsensus sosial. Ini 

mencerminkan pentingnya pendidikan yang 

tidak terbatas di ruang kelas, tetapi meluas ke 

masyarakat sebagai ekosistem demokratis (Tytar 

et al., 2022). 

Secara keseluruhan, pemikiran Habermas 

mengarahkan pendidikan kewarganegaraan ke 

arah transformasi demokratis yang berbasis 

diskursus. Pendidikan bukan hanya sarana 

pembinaan loyalitas terhadap negara, melainkan 

wahana pembentukan warga kritis yang mampu 

berpikir reflektif, bertindak deliberatif, dan 

berpartisipasi aktif dalam ruang publik. Dengan 

menggunakan kerangka teori tindakan 

komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang 

publik, pendekatan Habermas menawarkan 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

121 
 

paradigma filosofis yang integral dan 

transformatif untuk merancang pendidikan 

kewarganegaraan di abad ke-21. 

Namun, tantangan kontemporer terhadap 

ruang publik juga harus diperhatikan. 

Fragmentasi media sosial, komodifikasi 

informasi, dan polarisasi ideologis mengancam 

kualitas diskursus publik. Situasi ini menuntut 

pendidikan kewarganegaraan yang mampu 

membekali warga dengan kemampuan literasi 

digital, etika komunikasi, dan keberanian moral 

untuk terlibat dalam dialog publik yang sehat dan 

konstruktif (Lovat, 2013). 

 

Pemikiran Habermas dan Pendidikan 

Kewarganegaraan 

Jürgen Habermas merupakan salah satu 

filsuf kontemporer terpenting yang kontribusinya 

sangat besar dalam memahami dinamika 

demokrasi, diskursus publik, dan pendidikan. 

Dalam konteks pendidikan kewarganegaraan 

(civic education), pemikiran Habermas menjadi 

landasan teoritis bagi pembelajaran yang 

mendorong partisipasi, refleksi kritis, dan 

rasionalitas komunikatif dalam masyarakat 

demokratis.  

Salah satu studi paling berpengaruh dalam 

menjembatani teori Habermas dan pendidikan 

kewarganegaraan adalah karya Englund (2006) 

yang meskipun klasik, dikembangkan lebih 

lanjut dalam konteks pasca-2020 oleh peneliti 

seperti Tytar, Fradkina, Havryliuk, & Alimova 

(2022) dan Lovat (2013). Mereka menekankan 

pentingnya mengintegrasikan tindakan 

komunikatif ke dalam ruang kelas untuk 

membentuk warga yang tidak hanya pasif secara 

politik, tetapi mampu menegosiasikan nilai dan 

keputusan secara deliberatif (Tytar et al., 2022). 

Selain itu, peneliti lainnya seperti Susen 

(2021) menjelaskan bagaimana teori diskursus 

Habermas memberikan kerangka normatif bagi 

pemikiran politik dan etika publik di ranah 

pendidikan. Rasionalitas komunikatif yang 

dikembangkan Habermas memberikan alternatif 

terhadap model pendidikan normatif-otoritatif 

dan memperkuat gagasan pendidikan sebagai 

praktik deliberatif.  

Studi lain oleh Deakin Crick & Joldersma 

(2007) menyoroti bagaimana lifelong learning 

dalam perspektif Habermas dapat menguatkan 

pendidikan kewarganegaraan sebagai proses 

seumur hidup, dengan penekanan pada 

keterlibatan publik yang berkesinambungan. 

Mereka juga menunjukkan bahwa prinsip-prinsip 

diskursus dapat digunakan sebagai perangkat 

evaluasi etis dalam pengambilan kebijakan 

pendidikan. 

Penelitian Sørensen (2015) menambahkan 

dimensi Bildung atau pembentukan diri yang erat 

dengan tujuan pendidikan dalam perspektif 

Jerman, dan menyandingkan konsep ini dengan 

demokrasi deliberatif ala Habermas untuk 

menegaskan perlunya pendidikan moral-politik 

yang mendalam.  

Pendidikan Kewarganegaraan pada 

konteks era digitalisasi dan pasca-pandemi Covid-

19, peneliti lainnya seperti Finlay, Eastman & 

Kobayashi (2023) dan Gargroetzi, Zummo, 

Aguilar, & Bene (2025) menekankan urgensi dari 

ruang publik digital sebagai perluasan ruang 

deliberatif. Pendidikan kewarganegaraan 

modern tidak bisa lagi bersandar hanya pada 

kelas konvensional, melainkan perlu memasuki 

ruang digital di mana wacana politik dan formasi 

opini berlangsung secara masif dan cepat. 

 

Perbandingan berbagai pemikiran tokoh 

lainnya tentang Pendidikan Kewarganegaraan 

Seiring berkembangnya pendidikan 

kewarganegaraan, beberapa aliran filosofis telah 

memberi kontribusi konseptual yang signifikan. 

Pemikiran Habermas sering dibandingkan 

dengan pendekatan-pendekatan lain, seperti 

liberalisme Rawlsian, komunitarianisme ala 

Charles Taylor, dan teori kritis Paulo Freire.  

Pertama, Habermas vs. Rawls. Keduanya 

menekankan rasionalitas dan keadilan, namun 

Rawls lebih fokus pada struktur kelembagaan 

dan prinsip veil of ignorance, sementara Habermas 

menekankan diskursus publik sebagai sarana 

pembentukan legitimasi politik (Susen, 2021). 

Dalam konteks pendidikan, Rawls mendukung 

pendidikan moral berbasis keadilan distributif, 

sedangkan Habermas mengutamakan 

pembentukan kehendak melalui komunikasi 

reflektif. 

Kedua, Habermas vs. Freire. Konsep 

pendidikan Paulo Freire melihat pendidikan 

sebagai praktik pembebasan, yang menyerukan 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

122 
 

kesadaran kritis dan perlawanan terhadap 

struktur opresif (Torres & Morrow, 2021). Meski 

Freire lebih berorientasi praksis dan Habermas 

teoritik, keduanya mendukung dialog sebagai 

proses pembelajaran. Perbedaannya terletak 

pada dasar ontologis: Habermas bertumpu pada 

rasionalitas linguistik, Freire pada pengalaman 

eksistensial kaum tertindas. 

Ketiga, Habermas vs. Komunitarianisme. 

Konsep aliran komunitarian seperti Taylor dan 

Etzioni menekankan pentingnya nilai-nilai 

komunitas dalam membentuk warga negara. 

Habermas, sebaliknya, bersifat lebih 

universalistik dan prosedural. Bagi Habermas, 

identitas politik warga negara dibentuk bukan 

dari warisan kultural tertentu, tetapi dari 

partisipasi aktif dalam diskursus demokratis 

(Habermas, 1996). 

Perbedaan-perbedaan ini menunjukkan 

bahwa pendekatan Habermasian dalam 

pendidikan kewarganegaraan menekankan 

keterbukaan diskursif, kesetaraan partisipasi, dan 

rasionalitas argumentatif, yang menjadikannya 

relevan dalam masyarakat pluralistik dan 

demokratis. 

 

Kesenjangan dalam Penelitian dan bidang yang 

perlu dieksplorasi lebih lanjut 

Meskipun teori Habermas telah banyak 

diaplikasikan dalam wacana pendidikan, 

terdapat beberapa kesenjangan dalam penelitian 

yang penting untuk ditinjau lebih lanjut. 

Pertama, keterbatasan praktis dalam 

implementasi diskursus. Banyak studi 

menekankan nilai ideal rasionalitas komunikatif, 

tetapi sedikit yang berhasil mengevaluasi secara 

empirik bagaimana diskursus deliberatif dapat 

benar-benar diterapkan dalam konteks kelas, 

khususnya di sistem pendidikan yang hierarkis 

atau otoritatif. Kesenjangan ini tampak dalam 

riset-riset yang terlalu teoretis tanpa menyentuh 

pedagogi mikro (Lovat, 2013). 

Kedua, ketimpangan digital dan ruang 

publik virtual. Ruang publik dalam era digital 

mengalami transformasi besar. Sayangnya, 

penelitian tentang bagaimana rasionalitas 

komunikatif diterapkan dalam platform digital 

(misalnya media sosial) masih belum memadai. 

Penelitian Susen (2021) dan Tytar et al. (2022) 

sudah mulai mengarah ke sini, namun masih 

perlu ditelusuri secara sistematis terutama dalam 

konteks pendidikan formal dan informal. 

Ketiga, perbandingan kontekstual 

Pendidikan Kewarganegaraan. Sebagian besar 

literatur Habermas berakar dari konteks Eropa 

Barat. Implikasi teorinya terhadap pendidikan 

kewarganegaraan di negara-negara berkembang, 

termasuk Indonesia, masih terbatas. Perlu 

dilakukan studi lintas budaya untuk 

mengevaluasi validitas dan adaptabilitas 

kerangka Habermas di luar tradisi demokrasi 

liberal. 

Keempat, integrasi konsep pemikiran 

Habermas dengan pendidikan multikultural 

Habermas sering dikritik karena terlalu 

menekankan rasionalitas formal dan 

mengabaikan perbedaan kultural. Perlu dikaji 

lebih dalam bagaimana prinsip diskursus dapat 

dipadukan dengan penghormatan terhadap 

identitas lokal dan pluralisme nilai dalam 

pendidikan kewarganegaraan multikultural 

(Deakin Crick & Joldersma, 2007). 

Kelima, penilaian dan evaluasi 

pembelajaran dalam kurikulum. Belum banyak 

riset yang menggali bagaimana teori diskursus 

dapat digunakan untuk membentuk instrumen 

evaluasi pendidikan kewarganegaraan. Aspek 

etis deliberasi seperti keterbukaan terhadap 

kritik, empati rasional, dan akuntabilitas 

partisipatif belum diformulasikan sebagai 

indikator kurikulum secara sistematis. 

Literatur terkini, yang sudah peneliti 

paparkan tersebut menunjukkan bahwa 

pemikiran Habermas tetap relevan dan penting 

dalam mengembangkan pendidikan 

kewarganegaraan berbasis nilai-nilai demokratis. 

Rasionalitas komunikatif, demokrasi deliberatif, 

dan ruang publik memberikan kerangka 

konseptual yang kuat untuk membangun 

paradigma pendidikan partisipatif.  

Namun demikian, terdapat kesenjangan 

signifikan dalam praktik implementatif, integrasi 

multikultural, dan penerapan di era digital. 

Penelitian ke depan sebaiknya diarahkan pada 

pendekatan empiris terhadap praktik deliberatif 

di ruang kelas, pengembangan instrumen 

pedagogis berbasis diskursus, serta eksplorasi 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

123 
 

lebih luas dalam konteks pendidikan negara-

negara berkembang seperti Indonesia. 

Pemikiran Jürgen Habermas, khususnya 

mengenai rasionalitas komunikatif, demokrasi 

deliberatif, dan ruang publik, telah memberikan 

kontribusi signifikan terhadap pembentukan 

paradigma pendidikan kewarganegaraan 

kontemporer. Dalam konteks kebijakan 

pendidikan, teori Habermas menawarkan 

pendekatan normatif yang menempatkan dialog, 

kesetaraan partisipatif, dan kritik rasional sebagai 

landasan utama dalam membentuk warga negara 

demokratis. 

 

Analisis bagaimana pemikiran Habermas 

mempengaruhi kebijakan Pendidikan 

Kewarganegaraan 

Pemikiran diskursus Habermas secara 

tidak langsung memengaruhi kebijakan 

pendidikan kewarganegaraan di berbagai negara, 

khususnya dalam pergeseran dari model 

pendidikan normatif-prosedural menuju 

pendekatan yang partisipatif dan reflektif. 

Misalnya, banyak kurikulum di Eropa dan 

Australia yang kini menekankan pengembangan 

kompetensi deliberatif, seperti berpikir kritis, 

kemampuan berdialog, dan partisipasi aktif 

dalam ruang publik sekolah (Lovat, 2013).  

Secara konkret, pengaruh Habermas 

terlihat dalam dimasukkannya prinsip-prinsip 

demokrasi deliberatif ke dalam dokumen 

kebijakan dan kurikulum pendidikan 

kewarganegaraan. Banyak negara demokratis, 

termasuk negara-negara Eropa dan Australia, 

telah mengadopsi pendekatan yang menekankan 

pengembangan kompetensi kewarganegaraan 

aktif, yaitu kemampuan berpikir kritis, 

berdiskusi, menghargai pluralitas, serta 

berpartisipasi dalam proses pengambilan 

keputusan sosial (Lovat, 2013; Deakin Crick & 

Joldersma, 2007). Model ini selaras dengan teori 

diskursus Habermas, di mana kewarganegaraan 

tidak sekadar bersifat legal-formal, tetapi juga 

komunikatif-reflektif. 

Pendekatan ini juga tercermin dalam 

dokumen UNESCO dan OECD, yang 

menekankan pentingnya pendidikan demokratis 

berbasis diskursus (Susen, 2021). Kurikulum 

tidak lagi hanya mengajarkan isi politik formal, 

tetapi juga menekankan pembentukan kesadaran 

etis melalui partisipasi aktif siswa dalam 

pemecahan masalah sosial. Ini sejalan dengan 

gagasan Habermas bahwa warga negara yang 

rasional adalah mereka yang mampu berdialog 

dan menguji klaim kebenaran melalui 

argumentasi terbuka (Habermas, 1996). 

Dalam konteks Indonesia, meskipun 

belum secara eksplisit merujuk pada Habermas, 

semangat Undang-Undang Nomor 20 Tahun 

2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional yang 

menekankan pada pembentukan warga negara 

yang demokratis dan bertanggung jawab secara 

sosial sejalan dengan prinsip-prinsip diskursus 

Habermasian. Revisi kurikulum 2013 dan 

Kurikulum Merdeka juga telah mengadopsi 

pendekatan pembelajaran berbasis proyek dan 

dialog, yang mengarah pada penguatan 

kompetensi deliberatif peserta didik. 

Namun demikian, penerapan nilai-nilai 

Habermas dalam kebijakan pendidikan 

kewarganegaraan menghadapi sejumlah 

tantangan struktural. Budaya sekolah yang 

masih hierarkis, dominasi pendekatan hafalan, 

serta keterbatasan kapasitas guru dalam 

memfasilitasi diskusi yang setara menjadi 

hambatan utama. Selain itu, kebijakan yang 

terlalu terpusat dan cenderung formalistik sering 

kali gagal menangkap dimensi etis-komunikatif 

yang ditekankan Habermas (Sørensen, 2015; 

Susen, 2021). 

Oleh karena itu, pengaruh pemikiran 

Habermas terhadap kebijakan pendidikan 

kewarganegaraan bukan hanya bersifat 

konseptual, tetapi juga menuntut transformasi 

struktural dan pedagogis. Habermas 

menawarkan kerangka normatif yang kuat untuk 

menilai dan merancang kebijakan pendidikan 

yang tidak hanya menekankan kepatuhan warga 

terhadap hukum, tetapi juga kemampuan mereka 

untuk berpartisipasi dalam ruang publik secara 

kritis, rasional, dan etis. Dalam kerangka ini, 

pendidikan kewarganegaraan menjadi instrumen 

pembentukan warga negara deliberative, mereka 

yang tidak hanya tahu hukum, tetapi juga 

mampu memperdebatkan dan memformulasikan 

hukum secara demokratis. 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

124 
 

Evaluasi implementasi praktis dari pemikiran 

Habermas dalam lingkungan Pendidikan 

Secara praktis, beberapa sistem 

pendidikan telah mencoba 

mengimplementasikan prinsip Habermasian 

dalam bentuk classroom deliberation, service 

learning, dan forum-forum diskusi publik siswa. 

Dalam model pembelajaran berbasis proyek atau 

diskursus, siswa dilatih untuk mendiskusikan isu-

isu publik, menilai argumen secara kritis, serta 

menyampaikan pendapat berdasarkan alasan 

yang dapat dipertanggungjawabkan (Deakin 

Crick & Joldersma, 2007).  

Contoh implementasi semacam ini dapat 

ditemukan di program philosophy for children 

(P4C) dan deliberative pedagogy, yang terbukti 

meningkatkan kompetensi demokratis siswa 

(Sørensen, 2015). Selain itu, prinsip ruang publik 

juga mulai diterapkan melalui media digital 

sekolah, seperti blog kelas, forum daring, dan 

kegiatan pemilu siswa, yang semuanya 

membuka peluang bagi partisipasi deliberatif 

dalam konteks pendidikan.  

Evaluasi terhadap implementasi ini 

menunjukkan sejumlah keberhasilan. Pertama, 

model pembelajaran berbasis diskursus mampu 

meningkatkan kompetensi komunikasi politik 

siswa, seperti kemampuan menyampaikan 

pendapat, mendengarkan secara empatik, serta 

membangun argumen berdasarkan fakta dan 

nilai. Kedua, pendekatan ini meningkatkan 

motivasi belajar dan kesadaran sosial, karena 

siswa merasa dilibatkan secara nyata dalam 

proses pembentukan opini dan pengambilan 

keputusan (Sørensen, 2015).  

Namun, implementasi praktis pemikiran 

Habermas di lingkungan pendidikan juga 

menghadapi tantangan serius. Salah satu 

hambatan utama adalah budaya sekolah yang 

masih bersifat hierarkis, di mana relasi guru-

siswa sering kali vertikal dan tidak mendukung 

terciptanya dialog yang setara. Dalam kondisi 

ini, komunikasi cenderung bersifat satu arah, dan 

proses diskursus menjadi simbolik belaka (Lovat, 

2013).  

Tantangan lain adalah keterbatasan 

pelatihan guru dalam metodologi deliberatif. 

Banyak pendidik belum memiliki keterampilan 

pedagogis untuk memfasilitasi diskusi reflektif 

atau mengelola perbedaan opini secara 

konstruktif. Kurangnya sumber daya, tekanan 

kurikulum yang padat, serta penilaian yang 

berorientasi hasil kognitif juga menjadi 

hambatan dalam menerapkan pembelajaran 

berbasis diskursus secara berkelanjutan. 

Di era digital, ruang publik pendidikan 

juga diperluas ke ranah daring. Media sosial, 

platform pembelajaran digital, dan forum online 

menyediakan ruang baru untuk praktik 

deliberatif. Namun, fragmentasi informasi, 

polarisasi opini, dan retorika populis di ruang 

digital menjadi tantangan baru yang menuntut 

pendidikan kewarganegaraan berbasis literasi 

digital, etika komunikasi, dan penguatan prinsip 

discourse ethics ala Habermas (Susen, 2021).  

Oleh karena itu, keberhasilan 

implementasi gagasan Habermas dalam 

pendidikan tidak cukup dengan revisi kurikulum, 

tetapi juga membutuhkan reformasi budaya 

institusional, pelatihan guru berkelanjutan, dan 

desain sistem evaluasi yang mendukung 

keterampilan deliberatif. Pendidikan 

kewarganegaraan yang mengintegrasikan nilai-

nilai Habermasian dapat menjadi sarana strategis 

untuk membentuk generasi warga negara yang 

reflektif, kritis, dan partisipatif sebagai syarat 

utama bagi keberlanjutan demokrasi. 

 

Prinsip-prinsip Habermasian di Pendidikan 

Kewarganegaraan era modern atau abad 21 

Dalam era modern yang ditandai oleh 

kompleksitas global, digitalisasi informasi, dan 

meningkatnya pluralitas nilai, pendidikan 

kewarganegaraan menghadapi tantangan yang 

tidak bisa dijawab hanya dengan pendekatan 

tradisional berbasis hafalan norma atau 

pengetahuan prosedural. Pemikiran Jürgen 

Habermas menawarkan landasan filosofis yang 

kuat untuk merancang pendidikan 

kewarganegaraan yang lebih dialogis, reflektif, 

dan partisipatif. Prinsip-prinsip Habermasian ini 

menjadi semakin relevan dalam menjawab 

kebutuhan warga negara abad ke-21 yang 

diharapkan tidak hanya memahami hukum, 

tetapi juga mampu berkontribusi secara aktif 

dalam kehidupan publik. 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

125 
 

Habermas menempatkan tindakan 

komunikatif sebagai bentuk interaksi sosial yang 

menekankan pencapaian kesepahaman bersama 

melalui dialog rasional yang bebas dari dominasi. 

Dalam pendidikan kewarganegaraan, prinsip ini 

mengubah ruang kelas menjadi arena diskursif, 

di mana siswa tidak hanya menerima informasi, 

tetapi dilatih untuk berdialog, berargumentasi, 

dan menyelesaikan konflik nilai melalui 

komunikasi yang setara dan terbuka (Habermas, 

1984; Englund, 2006). 

Habermas mengembangkan konsep 

demokrasi deliberatif, yaitu demokrasi yang 

didasarkan pada diskusi publik yang rasional dan 

inklusif. Pendidikan kewarganegaraan modern 

yang berlandaskan prinsip ini bertujuan 

membentuk warga negara yang mampu terlibat 

dalam proses pengambilan keputusan secara etis 

dan kritis, bukan sekadar mengikuti arus 

mayoritas atau otoritas formal. Siswa diajak 

untuk membahas isu-isu publik, 

mempertimbangkan berbagai perspektif, dan 

membentuk opini melalui proses deliberatif 

(Habermas, 1996; Lovat, 2013). 

Habermas menekankan bahwa validitas 

klaim moral tidak ditentukan oleh otoritas 

eksternal, melainkan oleh penerimaannya dalam 

komunitas diskursus. Dengan kata lain, nilai 

moral dalam pendidikan harus diuji melalui 

argumen yang dapat diterima oleh semua pihak 

yang terlibat. Etika ini mendorong siswa untuk 

menghargai perbedaan, mendengarkan secara 

empatik, dan mengembangkan orientasi moral 

yang tidak dogmatis, tetapi terbuka terhadap 

rasionalitas publik (Habermas, 1990). 

Pendidikan kewarganegaraan abad ke-21 

tidak hanya berlangsung di ruang kelas formal, 

tetapi juga dalam ruang publik digital dan 

komunitas lokal. Habermas memandang ruang 

publik sebagai tempat warga negara membentuk 

opini kolektif secara bebas. Oleh karena itu, 

pendidikan harus mendorong keterlibatan siswa 

dalam forum-forum publik, baik secara langsung 

maupun daring, sebagai bentuk praksis 

kewarganegaraan aktif (Habermas, 1989; Susen, 

2021). Pendidikan Kewarganegaraan (PKn) 

Abad21 berfokus pada pengembangan 

Keterampilan Abad 21 (berpikir kritis, kreatif, 

komunikasi, kolaborasi) dan kecerdasan 

kewarganegaraan (civic intelligence) untuk 

membentuk warga negara global yang aktif, 

adaptif, dan berkarakter, siap menghadapi 

tantangan kompleks dunia modern melalui 

pendekatan pembelajaran aktif (student-

centered) seperti Problem Based Learning dan 

integrasi literasi digital, dengan tujuan 

menciptakan smart citizen dan good citizen. 

Dalam masyarakat yang semakin 

terdigitalisasi, prinsip-prinsip Habermasian harus 

diterjemahkan ke dalam konteks ruang publik 

virtual. Tantangan seperti disinformasi, 

polarisasi, dan debat yang tidak rasional menjadi 

hambatan utama dalam mewujudkan diskursus 

deliberatif di dunia maya. Oleh sebab itu, 

pendidikan kewarganegaraan abad ke-21 harus 

mengembangkan literasi digital deliberatif, yaitu 

kemampuan untuk menilai informasi secara 

kritis, berpartisipasi dalam diskusi daring secara 

etis, dan membedakan antara argumentasi 

rasional dengan manipulasi emosional (Tytar et 

al., 2022; Deakin Crick & Joldersma, 2021). 

Penerapan prinsip-prinsip Habermas 

dalam pendidikan kewarganegaraan abad ke-21 

menghadapi tantangan struktural dan kultural 

yang signifikan. Salah satu tantangan utama 

adalah fragmentasi ruang publik digital. Media 

sosial dan platform daring memang menciptakan 

ruang diskursus baru, tetapi sekaligus membuka 

peluang polarisasi, disinformasi, dan retorika 

emosional yang bertolak belakang dengan 

prinsip rasionalitas komunikatif (Habermas, 

2022).  

Tantangan lain adalah dominasi 

kurikulum yang masih berorientasi pada 

penguasaan konten dan pengujian standar. 

Dalam lingkungan pendidikan yang sangat 

terukur, ruang untuk dialog reflektif menjadi 

terbatas. Guru pun kerap mengalami tekanan 

waktu dan beban administratif, sehingga praktik 

diskursus deliberatif menjadi sulit diterapkan 

(Lovat, 2013). 

Lebih jauh, sistem sosial-politik yang 

otoriter atau tidak demokratis dapat menjadi 

penghambat utama dalam menerapkan prinsip-

prinsip Habermasian secara otentik. Dalam 

konteks ini, pendidikan kewarganegaraan justru 



 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

126 
 

bisa dijadikan alat kontrol ideologis daripada 

pembebasan partisipatif (Susen, 2021).  

Oleh karena itu, meskipun teori Habermas 

sangat relevan sebagai kerangka normatif, 

penerapannya membutuhkan transformasi 

sistemik: reformasi kurikulum, pelatihan guru 

dalam pedagogi diskursus, dan pelembagaan 

ruang publik yang lebih demokratis di institusi 

pendidikan. 

 

SIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa pemikiran 

Jürgen Habermas memberikan kerangka filosofis 

yang kokoh bagi pengembangan pendidikan 

kewarganegaraan yang demokratis, reflektif, dan 

partisipatif. Konsep utama seperti tindakan 

komunikatif, demokrasi deliberatif, dan ruang 

publik menyajikan paradigma pendidikan yang 

tidak sekadar berfokus pada transmisi 

pengetahuan politik, tetapi menumbuhkan 

kemampuan berdiskursus, berpikir kritis, dan 

membentuk kehendak kolektif melalui proses 

komunikasi rasional.  

Temuan utama menunjukkan bahwa teori 

Habermas memiliki relevansi tinggi dalam 

merancang kurikulum kewarganegaraan yang 

lebih dialogis, inklusif, dan berbasis nilai 

demokrasi substantif. Beberapa model 

pembelajaran seperti forum deliberatif dan 

pembelajaran berbasis masalah mencerminkan 

aplikasi praktis dari prinsip Habermasian. 

Namun demikian, masih terdapat berbagai 

tantangan dalam implementasinya, mulai dari 

struktur kurikulum yang rigid, keterbatasan 

pelatihan guru, hingga dominasi ruang digital 

yang belum sepenuhnya deliberatif. 

Arah penelitian ke depan perlu difokuskan 

pada dua hal utama: (1) studi empiris yang 

mengevaluasi efektivitas pendekatan diskursif 

dalam kelas kewarganegaraan, serta (2) 

eksplorasi adaptasi teori Habermas dalam 

konteks lokal, khususnya pada negara-negara di 

berbagai benua di dunia seperti Indonesia, Cina, 

Australia, Belanda, Amerika Serikat, Inggris, 

dan lain-lain, dengan mempertimbangkan 

pluralisme budaya dan dinamika politik yang 

khas.  

Bagi pendidik, pendekatan Habermasian 

menuntut transformasi peran dari pengajar 

menjadi fasilitator diskursus. Sementara bagi 

pembuat kebijakan, implikasinya adalah 

perlunya dukungan sistemik bagi pendidikan 

kewarganegaraan yang menumbuhkan 

rasionalitas publik, bukan sekadar kepatuhan 

konstitusional. Pendidikan kewarganegaraan, 

dalam semangat Habermas, harus menjadi 

fondasi bagi kehidupan demokratis yang hidup, 

kritis, dan berkeadaban. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aini, D. N., Abdulkarim, A., Sapriya, S., 

Rahmat, R. (2023, August). Improving 

Civic Intelligence Through Citizenship 

Education Based on Digital Literature 

Curriculum. In 4th Annual Civic Education 

Conference (ACEC 2022) (pp. 126-136). 

Atlantis Press. DOI: 

https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.1703

2 

Arnot, M., Casely-Hayford, L., & Yeboah, T. 

(2018). Post-colonial dilemmas in the 

construction of Ghanaian citizenship 

education: National unity, human rights and 

social inequalities. International Journal of 

Educational Development, 61, 117-126. 

DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2017.

12.008 

Ayane, Z. T., & Mihiretie, D. M. (2024). 
Developing good person and citizen through 

civic and ethical education in Ethiopia: A 

content analysis of secondary school 

textbooks. Social Sciences & Humanities 

Open, 10, 100913. DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.10

0913 

Carleheden, M. (2006). Towards democratic 

foundations: A Habermasian perspective on the 

politics of education. Journal of Curriculum 

Studies, 38(5), 523–542. 

https://doi.org/10.1080/0022027060062

8229 

Deakin Crick, R., & Joldersma, C. W. (2007). 
Lifelong Learning and Citizenship in 

Habermasian Theory. Studies in Philosophy 

and Education, 40(2), 201–216. 

https://www.researchgate.net/publicatio

n/226345175_Habermas_Lifelong_Learn

ing_and_Citizenship_Education 

https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.17032
https://doi.org/10.26618/jed.v10i1.17032
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2017.12.008
https://doi.org/10.1016/j.ijedudev.2017.12.008
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100913
https://doi.org/10.1016/j.ssaho.2024.100913
https://doi.org/10.1080/00220270600628229
https://doi.org/10.1080/00220270600628229
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education
https://www.researchgate.net/publication/226345175_Habermas_Lifelong_Learning_and_Citizenship_Education


 
 

Akmal Firmansyah, dkk / Harmony 10 (2) (2025) 

127 
 

Englund, T. (2006). Jürgen Habermas and 

Education. Journal of Curriculum Studies, 

38(5), 501–508. https://www.diva-

portal.org/smash/get/diva2:209384/FU

LLTEXT01.pdf 

Finlay, J., Eastman, M., & Kobayashi, L. (2023). 
“Please don't let me become a statistic in this 

grocery store”: Civic engagement among older 

Americans since the COVID-19 pandemic 

onset. Social Science & Medicine, 337, 

116267. DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.socscimed.202

3.116267 

Finlayson, J. G., & Rees, D. H. (2023). Jürgen 

Habermas. In Stanford Encyclopedia of 

Philosophy. 

https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/h

abermas/ 

Gargroetzi, E. C., Zummo, L. M., Aguilar, A. 

R., & Bene, E. P. (2025). Quantitative civic 

literacies:“Let’s talk about election 2020” and 

youth use of numbers in digital civic 

media. The Journal of Mathematical 

Behavior, 79, 101256. DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.1

01256 

Gómez, R. L., & Suárez, A. M. (2023). 
Pedagogical practices and civic knowledge and 

engagement in Latin America: Multilevel 

analysis using ICCS data. Heliyon, 9(11). 

DOI: 

https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2023.e

21319 

Habermas, J. (1984). The Theory of Communicative 

Action, Vol. 1: Reason and the Rationalization 

of Society. Beacon Press.  

Habermas, J. (1990). Moral Consciousness and 

Communicative Action. MIT Press.  

Habermas, J. (1992). Autonomy and Solidarity: 

Interviews with Jürgen Habermas. Verso.  

Habermas, J. (1996). Between Facts and Norms: 

Contributions to a Discourse Theory of Law 

and Democracy. MIT Press.  

Lonto, A. L. (2019). Students' Civic Disposition 

through Learning Civics and Pedagogical 

Competences of High School 

Teachers. Universal Journal of Educational 

Research, 7(12), 35-41. DOI: DOI: 

10.13189/ujer.2019.071905 

Lovat, T. (2013). Jürgen Habermas: Education’s 

reluctant hero. In M. Murphy (Ed.), Social 

Theory and Education Research (2nd ed., pp. 

180–194). Routledge.  

Morrison, K. (2002). Jürgen Habermas (1929–). In 

Fifty Modern Thinkers on Education (pp. 

158–162). Routledge.  

Sørensen, A. (2015). From critique of ideology to 

politics: Habermas on Bildung. Ethics and 

Education, 15(1), 45–59. DOI: 

https://doi.org/10.1080/17449642.2015.

1055148 

Susen, S. (2021). Jürgen Habermas. In Kivisto, P. 

(Eds.), The Cambridge Handbook of Social 

Theory. Volume I: A Contested Canon. (pp. 

369-394). Cambridge: Cambridge 

University Press. 

https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/

25507/1/  

Tytar, O. V., Fradkina, N. V., Havryliuk, Y. R., 

& Alimova, V.M. (2022). Philosophy of 

education and restoration of educational 

principles in the concept of Jurgen Habermas. 

Theory and History of Culture and Philosophy 

of Science, (4), 44–54. DOI: 

https://doi.org/10.26565/2306-6687-

2022-65-05 

 

 

 

https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://www.diva-portal.org/smash/get/diva2:209384/FULLTEXT01.pdf
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2023.116267
https://doi.org/10.1016/j.socscimed.2023.116267
https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/habermas/
https://www.illc.uva.nl/~seop/entries/habermas/
https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.101256
https://doi.org/10.1016/j.jmathb.2025.101256
https://doi.org/10.1080/17449642.2015.1055148
https://doi.org/10.1080/17449642.2015.1055148
https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/25507/1/
https://openaccess.city.ac.uk/id/eprint/25507/1/
https://doi.org/10.26565/2306-6687-2022-65-05
https://doi.org/10.26565/2306-6687-2022-65-05

