Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1 (2026) : Januari

INTEGRALISTIK

https://journal.unnes.ac.id/journals/integralistik

Pesantren di Era Globalisasi: Transformasi Modal Sosial dan Kewarganegaraan Komunitarian
di Pondok Buntet Pesantren, Cirebon

Margi Wahono'!"; Fegiano Wulung Alami?
! Fakultas Ilmu Sosial dan IImu Politik, Universitas Negeri Semarang, Indonesia
’Dinas Pendidikan Provinsi Jawa Barat, Indonesia

ABSTRACT
Globalization has significantly shaped education and religious life, posing challenges for Islamic educational
institutions in Indonesia. Pondok pesantren are required to adapt to global change while maintaining their Islamic
identity and values. This study examines the strategic responses of pesantren to globalization, focusing on
curriculum integration, institutional development, technological adaptation, and cultural preservation. Using a
descriptive qualitative approach with a case study at Pondok Buntet Pesantren in Cirebon Regency, the research
analyzes forms of adaptation and innovation in response to contemporary demands through the lens of social
capital and communitarian citizenship. The findings show that Pondok Buntet Pesantren responds proactively to
globalization by integrating general and Islamic curricula, strengthening digital literacy, fostering moderate and
civically responsible santri, and developing pesantren-based economic activities. Strong social capital reflected
in solidarity, mutual cooperation (gotong royong), and trust in kyai leadership plays a vital role in sustaining the
pesantren’s identity amid change. The study concludes that pesantren possess strong adaptive capacity as long
as they remain grounded in inclusive and transformative Islamic principles, positioning them as both guardians
of tradition and agents of social change in a globally oriented civil society.
Keywords: pesantren, globalization, Islamic education, social capital

ABSTRAK:

Globalisasi telah membawa perubahan signifikan dalam bidang pendidikan dan kehidupan keagamaan, sekaligus
menghadirkan tantangan bagi lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Pondok pesantren dituntut untuk mampu
beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan identitas dan nilai-nilai keislamannya. Penelitian ini
bertujuan menganalisis respons strategis pesantren terhadap globalisasi, dengan fokus pada integrasi kurikulum,
pengembangan kelembagaan, adaptasi teknologi, dan pelestarian nilai budaya. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus di Pondok Buntet Pesantren, Kabupaten Cirebon, untuk
mengkaji bentuk-bentuk adaptasi dan inovasi yang dilakukan pesantren dalam menghadapi tuntutan kontemporer,
ditinjau dari perspektif modal sosial dan kewargaan komunitarian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pondok
Buntet Pesantren bersikap proaktif dalam merespons globalisasi melalui integrasi kurikulum umum dan
keislaman, penguatan literasi digital, pembentukan karakter santri yang moderat dan berwawasan kewargaan,
serta pengembangan kegiatan ekonomi pesantren. Selain itu, modal sosial yang kuat terwujud dalam jaringan
solidaritas, semangat gotong royong, dan kepercayaan terhadap kepemimpinan kyai menjadi faktor kunci dalam
menjaga identitas dan nilai pesantren di tengah perubahan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pesantren
memiliki kapasitas adaptif yang tinggi dalam menghadapi globalisasi selama tetap berlandaskan pada prinsip
Islam yang inklusif dan transformatif, sehingga mampu berperan sebagai penjaga tradisi sekaligus agen perubahan
menuju masyarakat sipil yang religius dan berwawasan global.
Kata Kunci: pesantren, globalisasi, pendidikan Islam, modal sosial

12
*Correspondent Author:
Margi Wahono
Email: margi85@mail.unnes.ac.id


https://journal.unnes.ac.id/journals/integralistik

Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

PENDAHULUAN

Globalisasi merupakan proses yang bersifat komoleks dan multidimensional yang
ditandai oleh meningkatnya keterhubungan dan saling ketergantungan antarbangsa melalui
pertukaran informasi, budaya, ekonomi, dan ideologi (Alkharafi & Alsabah, 2025). Dalam dua
dekade terakhir, intensitas globalisasi kian meningkat seiring revolusi industri 4.0 dan
kemajuan teknologi informasi, yang telah mengubah hampir seluruh aspek kehidupan,
termasuk pendidikan dan religiositas. artikel ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana
Pondok Buntet Pesantren di Kabupaten Cirebon merespons tuntutan globalisasi, dengan
menyoroti peran modal sosial dalam membentuk identitas dan ketahanan santri sebagai warga
negara muda. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memahami
dinamika transformatif pesantren dan memperkaya wacana pendidikan Islam dalam konteks
global.

Pondok pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, turut

terdampak oleh arus global ini. Di satu sisi, globalisasi membuka peluang modernisasi
pesantren melalui integrasi teknologi digital, pendidikan multikultural, dan penguatan
kompetensi abad ke-21. Namun di sisi lain, ia menghadirkan sebuah tantangan baru yang perlu
disikapi oleh berbagai pihak secara konstruktif khususnya dari umat beragama (Saifulah,
2014). Globalisasi membawa homogenisasi budaya lokal, konsumerisme, serta eksposur
informasi digital yang tanpa filter, sehingga menimbulkan potensi mengarah pada keseragaman
global, mempengaruhi kebiasaan dan tradisi local (Gita, 2023).

Lebih jauh, generasi santri kini hidup dalam ekosistem digital yang sangat berbeda dari
generasi sebelumnya. Mereka tidak hanya berinteraksi dengan budaya lokal, tetapi juga dengan
budaya global melalui media sosial dan internet. Fenomena ini menuntut pesantren untuk tidak
hanya menjadi benteng pertahanan moral, tetapi juga aktor transformatif yang mampu
membekali santri dengan literasi digital, keterampilan hidup, dan ketahanan identitas dalam
konteks global. Berbagai studi menunjukkan bahwa sebagian pesantren telah melakukan
inovasi dengan mengintegrasikan kurikulum umum dan keislaman, serta membangun
kewirausahaan berbasis pesantren (Arroyan, et al., 2025). Namun, kemampuan adaptasi ini
tidak merata di seluruh pesantren.

Pondok pesantren dihadapkan pada kenyataan bahwa peserta didik saat ini hidup dalam
dunia yang sangat berbeda dari generasi sebelumnya. Generasi santri kini tumbuh dalam
masyarakat yang terdigitalisasi, terhubung dengan informasi global melalui media sosial, dan
menghadapi tantangan ideologis, moral, dan kultural yang lebih kompleks (Abidin & Matori,
2024). Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk tidak hanya mempertahankan sistem
pembelajarannya yang khas seperti sorogan dan bandongan, tetapi juga mengembangkan
strategi yang dapat menjawab kebutuhan zaman.

Dalam menghadapi tantangan tersebut, modal sosial yang dimiliki pesantren menjadi
aset penting. Modal sosial dalam konteks ini mencakup jaringan solidaritas, kepercayaan pada
kiai, norma kolektif, dan sistem nilai pesantren yang telah terbangun secara turun-temurun
(Putnam, 2015). Modal sosial inilah yang memungkinkan pesantren bertahan dan tetap relevan
di tengah arus perubahan yang cepat. Namun demikian, belum banyak kajian yang secara
mendalam menghubungkan antara modal sosial dan strategi adaptasi identitas santri dalam
menghadapi dampak globalisasi secara kontekstual dan empiris di pesantren tradisional.

13



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

METODE

Penelitian ini dilakukan terhadap santri dan pengasuh atau juga ustadz di lingkungan
Pondok Buntet Pesantren. Metode yang digunakan peneliti dalam penelitian ini adalah metode
kualitatif. Pendekatan kualitatif dipilih dengan premis bahwa peneliti memiliki kebebasan
dalam menganalisis berbagai fakta dan fenomena mengenai modal sosial untuk mengantisipasi
dampak negatif globalisasi yang berkelindan dengan revolusi industri 4.0 dan juga masyarakat
5.0 di kalangan santri sebagai warga negara muda. Dengan demikian, tujuan yang ingin
diperoleh adalah menemukan, memaknai, dan melekatkan makna terhadap modal sosial yang
kasat mata berdasarkan pengamatan yang mendalam. Hal ini sejalan dengan pandangan
Cresswell yang menjelaskan bahwa penelitian kualitatif merupakan penelitian yang melibatkan
kajian tentang pemanfaatan dan pengumpulan berbagai bahan empiris yang menggambarkan
peristiwa dan makna dalam kehidupan individu (Creswell, 2016).

Instrument dalam penelitian ini menggunakan pedoman wawancara, studi
dokumentasi, dan observasi partisipatif terhadap kehidupan santri di pondok pesantren. Dalam
melakukan analisis data penelitian, penulis menggunakan analisis data dengan model pattern
matching seperti yang dikemukakan oleh Yin, dimana pada model pattern matching
melibatkan pencocokan pola antara data empiris yang diperoleh dari penelitian lapangan
dengan pola yang diharapkan (prediksi teoritis). Jika pola dari data penelitian sesuai dengan
pola yang diprediksi oleh teori, maka dukungan terhadap teori tersebut menjadi semakin kuat
(Yin, 2018)

Penelitian ini menggunakan metode studi kasus karena memperhatikan karakteristik
permasalah an yang dikaji dalam penelitian ini, yang mana penelitian ini bertujuan untuk
menemukan dan mengkaji permasalahan yang bersifat unik dan terbatas yaitu respon pondok
pesantren dalam menghadapi globalisasi dalam lingkup yang terbatas yaitu yang dilakukan
oleh santri di Pondok Buntet Pesantren Kabupaten Cirebon. Pondok Buntet dipilih menjadi
Lokasi penelitian karena sebagai salah satu pondok pesantren tertua yang ada di Indonesia,
pondok Buntet Pesantren tetap eksis ditengah arus gkobalisasi dengan tetap menjalankan
system pembelajaran tradisional. Hal ini sejalan dengan yang diungkapkan oleh Mabry
bahwasannya Alasan mendasar yang paling penting dalam penggunaan metode studi kasus
adalah pemahaman yang mendalam terhadap contoh-contoh fenomena tertentu (Mabry, et al.,
2022).

HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Respons Aktif Dan Kontekstual Pondok Pesantren Terhadap Globalisasi

Temuan utama dari penelitian ini menunjukkan bahwa pesantren tidak bersifat pasif
atau defensif dalam menyikapi globalisasi, melainkan mengambil posisi aktif, selektif, dan
kontekstual. Pondok Buntet Pesantren, sebagai salah satu pesantren tertua dan paling
berpengaruh di wilayah Cirebon, menampilkan model respons yang integratif, yakni
mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik di satu sisi, dan di sisi lain melakukan inovasi
sosial dan pendidikan untuk menjawab tantangan zaman. Hal ini dapat dilihat dari cara
pesantren membentuk sistem pendidikan yang menggabungkan dua pendekatan: sistem
tradisional berbasis kitab kuning dan halagah keilmuan, serta sistem modern berbasis
kurikulum nasional dan keterampilan abad 21. Strategi ini dilakukan tanpa mengorbankan
otoritas kultural dan spiritual yang telah menjadi identitas pesantren selama ratusan tahun.

Kiai Fasa (42 Tahun, bukan nama sebenarnya) yang merupakan pengasuh salah satu
Pondok yang ada di kewasan bunten pesantren menyampaikan bahwa respon yang dilakukan
terhadap perkembangan zaman di Pondok Buntet Pesantren telah dilakukan sejak sebelum

14



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

munculnya globalisasi di Indonesia, Pondok Buntet Pesantren merupakan salah satu pondok
pesantren yang merespon globalisasi dengan menerapkan elemen-elemen modal sosial seperti
sikap saling percaya (frust), kelekatan terhadap norma (norms), dan jaringan sosial (social
linking). Respon pondok pesabtren tersebut tercermin pada adanya keteguhan pondok pesantre
dalam memegang prinsip pondok pesantren yang berbasis Nahdlatul Ulama, seperti yang
dikatakan oleh Kiai Fasa:

“Pondok Buntet sebagai pesantrens yang berbasis Nahdlatul Ulama, ada kaidah NU
yaitu menerima sesuatu yang baik yang baru, dan tidak meninggalkan sesuatu yang
baik yang lama. Yang baik yang baru diambil dan yang baik yang lama tetap
dipertahankan”.

2. Peran Modal Sosial Dalam Proses Adaptasi Pesantren

Hasil penelitian menunjukan bahwa, modal sosial menjadi kekuatan utama yang
menopang proses adaptasi tersebut. Modal sosial di pesantren dimanifestasikan dalam bentuk
jaringan kepercayaan antara kiai dan santri, norma-norma kolektif yang mengatur kehidupan
sehari-hari, serta keterlibatan aktif para alumni dalam menopang keberlangsungan pesantren
dari luar. Kepercayaan yang tinggi terhadap otoritas kiai, sebagai pemimpin spiritual sekaligus
intelektual, menciptakan stabilitas relasi sosial yang memungkinkan pesantren melakukan
transformasi nilai tanpa menciptakan gejolak internal. Otoritas kiai, dalam hal ini, tidak bersifat
otoriter, melainkan karismatik dan partisipatoris, karena muncul dari tradisi keilmuan dan
keteladanan moral yang diakui bersama. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa nilai-nilai
utama yang ditanamkan dalam kehidupan santri, seperti ikhlas, tawadhu’, sabar, ukhuwah,
serta semangat khidmat (pengabdian), berfungsi sebagai benteng moral yang mampu menahan
derasnya infiltrasi nilai-nilai asing yang bertentangan dengan semangat Islam wasathiyah.
Nilai-nilai tersebut tidak sekadar diajarkan secara verbal, tetapi ditransmisikan secara kultural
melalui praktik harian, relasi sosial, dan contoh nyata dalam keseharian para pengasuh
pesantren. Dengan demikian, proses internalisasi nilai dalam pesantren tidak berlangsung
dalam ruang kosong, tetapi dalam atmosfer kehidupan kolektif yang sarat makna dan disiplin
spiritual.

Jaringan alumni pesantren juga berperan besar dalam mendukung eksistensi dan
modernisasi pesantren. Alumni Buntet yang tersebar di berbagai daerah dan profesi—mulai
dari tokoh agama, pejabat pemerintah, akademisi, hingga aktivis sosial—membangun ikatan
sosial yang kuat dan saling menguatkan. Mereka tidak hanya menjadi jejaring dukungan moral,
tetapi juga menjadi simpul jejaring ekonomi, politik, dan pendidikan. Peran alumni ini juga
memperkuat pesantren sebagai institusi yang tidak tertutup, tetapi terbuka terhadap dinamika
sosial di luar tembok pesantren. Hal ini menjadi bukti bahwa modal sosial yang dibangun dalam
pesantren mampu melintasi generasi dan ruang, serta menjadi mekanisme kolektif dalam
menjaga keberlanjutan pesantren di tengah perubahan zaman. Respons pesantren terhadap
globalisasi juga tercermin dalam pemahaman baru terhadap kewarganegaraan. Buntet
Pesantren secara aktif mengajarkan nilai-nilai kebangsaan kepada santri, dengan pendekatan
yang kontekstual dan dialogis. Santri tidak hanya diajarkan untuk taat kepada negara dan
hukum, tetapi juga untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan masyarakat, baik melalui
kegiatan sosial, pengabdian di desa, maupun keterlibatan dalam kegiatan demokrasi lokal.
Kesadaran kewarganegaraan ini tidak ditanamkan dalam bentuk indoktrinasi, tetapi melalui
pembiasaan dan pembelajaran yang membumi, sehingga santri mampu menjadi warga negara
muda yang kritis, aktif, dan bertanggung jawab.

15



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

3. Kemampuan Adaptasi Pesantren Dalam Membentuk Karakter Santri Di Era
Globalisasi

Dalam konteks tantangan ideologi transnasional yang masuk melalui media dan
jaringan internasional, pesantren juga memainkan peran penting sebagai penjaga moderatisme
Islam. Buntet Pesantren secara tegas menolak bentuk ekstremisme, baik yang bersifat
keagamaan maupun sekuler, dan mempromosikan nilai-nilai Islam rahmatan lil alamin. Hal ini
dilakukan melalui berbagai forum pengajian, diskusi terbuka, serta pelatihan kader dakwah.
Namun demikian, penelitian ini juga mencatat bahwa proses adaptasi pesantren terhadap
globalisasi tidak bebas dari tantangan. Beberapa hambatan struktural seperti keterbatasan
sarana teknologi, kurangnya guru yang menguasai bidang-bidang modern, serta resistensi
sebagian kecil kelompok konservatif terhadap inovasi, masih menjadi pekerjaan rumah yang
perlu diatasi. Meski demikian, semangat kolektif dan kekuatan modal sosial yang dimiliki
pesantren menjadi modal dasar yang memungkinkan terjadinya transformasi berkelanjutan
secara bertahap dan berakar. Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa
pesantren, dengan segala nilai dan struktur sosialnya, memiliki daya adaptasi yang tinggi dalam
menghadapi tuntutan globalisasi. Alih-alih menjadi institusi yang terpinggirkan oleh
modernitas, pesantren justru menunjukkan bahwa ia mampu menjadi aktor penting dalam
membentuk generasi muda yang berkarakter kuat, memiliki kesadaran kebangsaan, serta
mampu mengintegrasikan nilai-nilai lokal dan global dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren
bukan hanya lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pembentukan karakter dan
ketahanan budaya nasional.

Dalam konteks ini, santri sebagai warga negara muda tidak diposisikan semata-mata
sebagai objek didikan, melainkan sebagai subjek sosial yang aktif dan reflektif. Mereka
menjadi aktor transformatif yang mampu memainkan peran ganda: menjaga warisan tradisi dan
berpartisipasi aktif dalam dinamika sosial global. Dengan demikian, pesantren telah menjelma
menjadi laboratorium sosial yang mampu menawarkan alternatif pendidikan dan pembentukan
karakter di tengah krisis identitas yang melanda generasi muda akibat arus globalisasi. Hasil
penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan studi pendidikan Islam,
sosiologi pendidikan, serta kebijakan publik terkait penguatan institusi pesantren sebagai
benteng peradaban bangsa. Ia juga menjadi rujukan bahwa modernisasi tidak harus identik
dengan sekularisasi, dan bahwa pembaruan institusi tradisional seperti pesantren dapat
dilakukan tanpa kehilangan nilai-nilai esensial yang menjadi akar identitasnya. Pesantren,
dalam hal ini Buntet Pesantren, membuktikan bahwa melalui kekuatan modal sosial, nilai-nilai
religius, dan visi kebangsaan, mereka mampu membangun respon yang bermartabat, adaptif,
dan transformatif dalam menghadapi dunia yang terus berubah.

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia
yang telah lama memainkan peran strategis dalam membentuk karakter, moral, dan identitas
keislaman masyarakat. Dalam sejarahnya, pesantren bukan hanya menjadi tempat transmisi
ilmu-ilmu keislaman klasik, tetapi juga pusat pengembangan nilai-nilai sosial, budaya, dan
kebangsaan. Namun, seiring dengan menguatnya arus globalisasi yang membawa dampak
multidimensional baik dalam bidang ekonomi, budaya, sosial, maupun Pendidikan pesantren
dihadapkan pada tuntutan perubahan yang kompleks. Penelitian ini bertujuan untuk
mengeksplorasi bagaimana pesantren merespons tuntutan-tuntutan tersebut serta strategi
adaptasi yang dilakukan agar tetap relevan dan berdaya saing dalam konteks lokal, nasional,
maupun global. Globalisasi telah menciptakan transformasi sosial yang sangat cepat, ditandai
dengan kemajuan teknologi informasi, mobilitas manusia yang tinggi, serta pertukaran budaya
yang intensif. Perubahan ini membawa tantangan serius terhadap nilai-nilai lokal dan tradisi
yang selama ini dijaga oleh komunitas pesantren. Di satu sisi, globalisasi menawarkan peluang
besar seperti akses pengetahuan yang lebih luas, jejaring internasional, dan peluang kolaborasi

16



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

lintas negara. Namun di sisi lain, ia juga membawa penetrasi nilai-nilai budaya asing yang
berpotensi merusak integritas nilai-nilai lokal, termasuk nilai-nilai Islam tradisional yang
diajarkan di pesantren (Hefner, 2018).

Penelitian ini dilakukan di beberapa pesantren besar di Jawa Barat dan Jawa Tengah,
khususnya Pondok Buntet Pesantren di Cirebon, yang dikenal dengan peran aktifnya dalam
membina masyarakat serta keterbukaannya terhadap perubahan sosial. Data dikumpulkan
melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, serta studi dokumentasi. Temuan utama
menunjukkan bahwa respon pesantren terhadap globalisasi tidaklah monolitik. Terdapat
spektrum pendekatan, mulai dari resistensi selektif, adaptasi kritis, hingga inovasi kreatif dalam
bidang kurikulum, teknologi, dan relasi sosial. Resistensi selektif ditunjukkan melalui upaya
mempertahankan nilai-nilai tradisional Islam, khususnya dalam bidang akhlak, figh, dan
tasawuf. Para kiai dan pengasuh pesantren memandang bahwa globalisasi tidak sepenuhnya
sesuai dengan semangat Islam Nusantara yang menekankan pada moderasi, toleransi, dan
keberagaman. Oleh karena itu, mereka menolak masuknya nilai-nilai liberalisme,
individualisme, dan sekularisme yang dianggap dapat mengikis semangat kolektivitas dan
spiritualitas santri. Hal ini sejalan dengan pendapat Rusmiaty dkk., yang menyatakan bahwa
pesantren tetap menjadi benteng kultural dalam menjaga identitas keislaman yang inklusif dan
kontekstual di tengah arus global (Rusmiaty, et al., 2025). Di sisi lain, adaptasi kritis dilakukan
dengan cara memilih dan mengintegrasikan unsur-unsur globalisasi yang dianggap kompatibel
dengan nilai-nilai Islam. Misalnya, dalam bidang teknologi informasi, banyak pesantren kini
mulai menggunakan platform digital untuk menyebarkan dakwah, memperluas jangkauan
pendidikan, dan memperkuat jejaring antar-pesantren. Pesantren seperti Tebuireng, Gontor,
dan Buntet telah membangun situs resmi, kanal YouTube, serta media sosial aktif sebagai
sarana pembelajaran dan komunikasi publik. Strategi ini mencerminkan adanya kesadaran
bahwa salah satu strategi paling efektif untuk menyebarkan ajaran islam di era global adalah
dengan memanfaatkan media sosial sebagai saluran utama untuk menyebarkan kebenaran
(Fajrrussalam, et al., 2024).

4. Strategi Respons Pesantren (Resistensi, Adaptasi, Inovasi

Adaptasi juga terlihat dalam pengembangan kurikulum yang tidak lagi hanya berfokus
pada ilmu-ilmu keislaman klasik (tafaqquh fiddin), tetapi juga mengintegrasikan ilmu-ilmu
umum dan keterampilan hidup (life skills). Pesantren mulai menawarkan pendidikan formal
yang terakreditasi, seperti Madrasah Tsanawiyah, Aliyah, bahkan perguruan tinggi, dengan
muatan pembelajaran yang mencakup bahasa asing, kewirausahaan, teknologi informasi,
hingga pendidikan kewarganegaraan. Langkah ini penting untuk membekali santri agar mampu
bersaing di dunia kerja dan perguruan tinggi nasional maupun internasional pada era digital
seperti saat ini (Ardiansyah & Basuki, 2023). Misalnya, di Pondok Pesantren Gontor,
pendekatan multikultural dan pendidikan bahasa asing telah menjadi standar sejak lama, dan
kini menjadi inspirasi bagi pesantren lain dalam merespons tuntutan global. Inovasi kreatif
menjadi respons tingkat lanjut dari adaptasi, di mana pesantren tidak hanya bereaksi terhadap
globalisasi, tetapi juga menciptakan model baru pendidikan dan pemberdayaan sosial berbasis
lokalitas.

Respons pesantren juga tercermin dalam perubahan relasi sosial dengan masyarakat
sekitar dan dunia luar. Jika dulu pesantren cenderung eksklusif dan tertutup, kini banyak
pesantren membuka diri terhadap dialog antaragama, kerja sama lintas sektoral, dan kemitraan
dengan lembaga swasta maupun pemerintah. Namun demikian, tidak semua pesantren mampu

17



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

merespons globalisasi dengan optimal. Pesantren kecil atau tradisional yang minim sumber
daya sering kali kesulitan mengakses teknologi, dana, dan jejaring pendidikan. Keterbatasan
ini membuat mereka tertinggal dalam transformasi digital maupun pengembangan kurikulum
yang relevan. Beberapa pesantren bahkan masih mempertahankan sistem pengajaran sorogan
dan bandongan murni tanpa dukungan teknologi, sehingga tidak menarik bagi generasi muda
yang akrab dengan pembelajaran interaktif dan berbasis visual. Tantangan ini menunjukkan
adanya kesenjangan kapasitas antar-pesantren yang perlu dijembatani melalui kebijakan
afirmatif dari negara maupun organisasi Islam nasional.

Kondisi ini menggarisbawahi pentingnya peran negara dan organisasi keagamaan
dalam mendukung pesantren menghadapi globalisasi. Melalui UU No. 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren, pemerintah telah memberikan landasan hukum untuk mengakui kemandirian
pesantren dalam tiga fungsi utamanya: pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat.
Implementasi regulasi ini membuka peluang bagi pesantren untuk mendapatkan akses
anggaran, pelatihan guru, dan penguatan kelembagaan. Namun, seperti dikemukakan oleh
Syarifah, implementasi UU ini masih menghadapi tantangan bagi pesantren, pesantren harus
mempersiapkan diri untuk dapat mengimplementasikannya dalam tataran teknis di lapangan
(Syarifah, 2025). Dari segi budaya, pesantren juga menghadapi tantangan penetrasi budaya
populer global yang membawa gaya hidup hedonistik, konsumtif, dan sekuler. Budaya digital
yang didominasi oleh konten-konten superficial sering kali bertentangan dengan nilai
kesederhanaan, kesahajaan, dan spiritualitas yang dijunjung dalam tradisi pesantren. Untuk itu,
banyak pesantren membentuk tim media internal yang memproduksi konten edukatif,
inspiratif, dan Islami guna mengimbangi konten-konten destruktif di media sosial. Misalnya,
penggunaan TikTok dan Instagram oleh santri untuk menyampaikan pesan-pesan moral dan
figh ringan menjadi bentuk kreatif dakwah digital yang sesuai dengan selera generasi muda
(Huzaidj, et al., 2025).

Respon pesantren terhadap globalisasi juga berkaitan erat dengan visi kepemimpinan
kiai atau pengasuh. Dalam banyak kasus, transformasi hanya terjadi jika kiai memiliki visi
modern dan terbuka terhadap perubahan. Kiai yang visioner akan membangun sistem
manajemen yang profesional, merangkul SDM muda, serta membuka ruang kolaborasi dengan
pithak luar tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar pesantren. Sementara itu, pesantren yang
masih didominasi oleh model kepemimpinan kharismatik yang eksklusif sering kali lamban
dalam menghadapi perubahan. Oleh karena itu, regenerasi kepemimpinan pesantren menjadi
faktor kunci dalam merespons tantangan global. Dalam konteks pendidikan karakter, pesantren
justru memiliki kekuatan besar yang dapat menjadi modal sosial dalam menghadapi
globalisasi. Karakter seperti disiplin, tanggung jawab, kesederhanaan, dan solidaritas yang
dibentuk dalam kehidupan pesantren merupakan nilai-nilai yang kini justru langka di tengah
masyarakat modern. Oleh karena itu, menurut Akhmad, pesantren tidak hanya harus bertahan,
tetapi juga menjadi pusat revitalisasi nilai-nilai spiritual dan etika dalam masyarakat global
yang semakin materialistik (Akhmad, 2025).

Pondok pesantren telah lama menjadi bagian integral dari sistem pendidikan di
Indonesia, dengan peran yang tidak hanya terbatas pada pendidikan agama tetapi juga
pengembangan karakter, moral, dan jiwa kewarg anegaraan santri. Dalam kerangka Pendidikan
Kewarganegaraan, pesantren dapat dipandang sebagai komunitas yang mengajarkan nilai-nilai
sosial dan kewarganegaraan melalui interaksi, pembelajaran, dan praktik keseharian yang
dibingkai oleh nilai-nilai agama dan tradisi yang kuat. Salah satu pendekatan yang relevan
untuk memahami peran pesantren dalam membangun karakter kewarganegaraan santri adalah

18



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

melalui Teori Kewarganegaraan Komunitarian, yang menekankan pentingnya komunitas
dalam membentuk identitas, tanggung jawab sosial, dan modal sosial. Pondok pesantren,
sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran yang signifikan dalam
membentuk karakter, moral, dan spiritual santri.

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai tempat menuntut ilmu agama tetapi juga
sebagai pusat pembelajaran sosial dan kewarganegaraan. Dalam konteks globalisasi dan
perubahan sosial yang pesat, pesantren harus mampu memperkuat modal sosial santri untuk
menghadapi tantangan modern. Salah satu pendekatan yang relevan untuk memahami peran
pesantren dalam memperkuat modal sosial santri adalah melalui Teori Kewarganegaraan
Komunitarian.Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan perubahan kolektif atas
tindakan individu, dengan fokus pada kebaikan bersama dalam suatu komunitas, seperti yang
terlihat dalam gerakan kewarganegaraan ekologis seperti Transition Towns (Kenis, 2016).
Teori kewarganegaraan komunitarian cocok untuk mempromosikan kebijakan publik melalui
Pendidikan Kewarganegaraan, yang selaras dengan nilai-nilai seperti Pancasila, tidak seperti
teori liberal yang berfokus terutama pada demokrasi politik (Tuasikal & Saleky, 2018).

Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan bahwa identitas individu dibentuk
oleh komunitas, yang memandu penilaian moral dan politik berdasarkan nilai-nilai dan
kewajiban komunal untuk kesejahteraan masyarakat (Daeli, et al., 2024). Kewarganegaraan
komunitarian menekankan bahwa individu tidak bisa dipisahkan dari komunitas tempat mereka
hidup, dan bahwa kewajiban serta hak warga negara harus selalu dikaitkan dengan peran
mereka dalam membangun komunitas. Dalam konteks pesantren, modal sosial berupa jaringan
sosial, sikap saling percaya, serta norma-norma yang mengikat antarindividu dapat diperkuat
melalui prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian. Artikel ini akan mengeksplorasi
bagaimana Teori Kewarganegaraan Komunitarian dapat diimplementasikan dalam kehidupan
santri untuk memperkuat modal sosial mereka, serta dampaknya terhadap Pendidikan
Kewarganegaraan di lingkungan pesantren. Teori kewarganegaraan komunitarian lahir sebagai
tanggapan terhadap pandangan liberal yang memandang individu sebagai entitas yang berdiri
sendiri dengan hak-hak personal yang lebih ditekankan. Komunitarianisme berpendapat bahwa
identitas dan kewarganegaraan seseorang sangat dipengaruhi oleh komunitas tempat mereka
berada. Prinsip dasar teori ini adalah bahwa setiap individu adalah bagian dari komunitas yang
lebih besar, dan hak-hak mereka harus diimbangi dengan tanggung jawab terhadap komunitas
tersebut.

Teori Kewarganegaraan Komunitarian berakar dari pandangan bahwa individu adalah
bagian integral dari komunitas, dan bahwa kewajiban serta hak mereka harus selalu dikaitkan
dengan peran dan tanggung jawab dalam komunitas tersebut. Komunitarianisme menolak
pandangan liberal yang menekankan hak-hak individu di atas segalanya, dan sebaliknya
menegaskan bahwa kesejahteraan individu bergantung pada kesejahteraan komunitas. Dalam
komunitarianisme, identitas dan peran individu tidak bisa dilepaskan dari komunitas tempat
mereka berada, identitas kita sebagai individu tidak bisa dilepaskan dari ikatan komunitas yang
membentuk sebagian diri kita (Chang, 2022). Individu belajar tentang tanggung jawab sosial
dan kewarganegaraan melalui interaksi mereka dengan orang lain dalam komunitas. Dengan
demikian, komunitarianisme melihat kewarganegaraan sebagai proses yang berlangsung dalam
konteks sosial di mana individu secara aktif terlibat dalam kehidupan komunitas. Teori ini
sangat relevan dalam konteks pendidikan di pondok pesantren. Pondok Pesantren bukan hanya
tempat menuntut ilmu tetapi juga sebagai sebuah komunitas tempat santri belajar hidup
bersama, mengembangkan sikap sosial, dan membangun jaringan sosial yang mendukung

19



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

perkembangan kepribadian mereka. Dalam pesantren, nilai-nilai kolektif seperti kebersamaan,
gotong royong, dan saling menghormati menjadi fondasi bagi pembentukan modal sosial yang
kuat.

Dalam komunitas, individu belajar memahami peran dan tanggung jawab mereka
terhadap orang lain, dan dengan demikian menciptakan jaringan hubungan yang berdasarkan
pada solidaritas, rasa saling percaya, dan dukungan timbal balik. Komunitarianisme melihat
kewarganegaraan sebagai proses yang berlangsung dalam konteks sosial di mana individu
secara aktif terlibat dalam kehidupan komunitas (Neiman, 2023). Konsep ini beriringan dengan
modal sosial, yang dalam definisi modern mencakup elemen-elemen seperti jaringan sosial,
sikap saling percaya, serta norma-norma yang mendukung kerjasama dalam komunitas. Modal
sosial ini menjadi sangat penting karena dapat meningkatkan efisiensi masyarakat dalam
mencapai tujuan bersama. Dalam konteks kewarganegaraan komunitarian, santri dipersiapkan
untuk menjadi anggota masyarakat yang berperan aktif, memiliki tanggung jawab sosial, dan
memahami pentingnya berkontribusi pada kesejahteraan bersama. Kehidupan sehari-hari di
pesantren, seperti kegiatan rutin pengajian, sholat berjamaah, dan gotong royong,
mencerminkan prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian yang mendasarkan pada
pentingnya kontribusi individu terhadap komunitas. Dengan demikian, pesantren menjadi
tempat ideal untuk membangun dan memperkuat modal sosial santri.

Pesantren merupakan bentuk komunitas yang secara alami mencerminkan karakteristik
komunitarianisme. Kehidupan di pesantren diwarnai oleh nilai-nilai kebersamaan, gotong
royong, dan disiplin kolektif yang semuanya berfungsi untuk memperkuat ikatan sosial
antarindividu. Santri di pesantren tidak hanya belajar tentang pengetahuan agama, tetapi juga
mengalami secara langsung bagaimana hidup dalam komunitas yang mengharuskan mereka
bekerja sama, saling mendukung, dan memahami peran mereka dalam struktur sosial yang
lebih besar. Implementasi Teori Kewarganegaraan Komunitarian dalam memperkuat modal
sosial santri di pesantren merupakan langkah penting dalam membentuk karakter dan identitas
sosial yang kuat. Melalui kegiatan kolektif, penguatan norma sosial, dan pembentukan jaringan
sosial yang erat, santri tidak hanya mendapatkan pendidikan agama, tetapi juga dibekali dengan
keterampilan sosial dan nilai-nilai kewarganegaraan yang diperlukan untuk menjadi anggota
masyarakat yang aktif dan bertanggung jawab. Pengasuh pesantren memainkan peran sentral
dalam memfasilitasi proses ini, sementara pesantren sebagai lembaga harus mampu
menghadapi tantangan perubahan zaman dengan tetap menjaga nilai-nilai tradisional yang
telah lama menjadi kekuatan utama mereka. Implementasi teori kewarganegaraan
komunitarian dalam memperkuat modal sosial santri dapat dilakukan dengan cara
mengintegrasikan nilai-nilai komunitarian yang menekankan pentingnya komunitas, tanggung
jawab sosial, dan partisipasi aktif ke dalam proses pendidikan dan kehidupan di pesantren.
Kewarganegaraan komunitarian yang berfokus pada pentingnya individu berperan dalam
komunitas, bukan hanya sekadar menuntut hak, tetapi juga melaksanakan kewajiban sosial
dalam membangun masyarakat yang lebih baik. Dengan demikian, ada beberapa langkah yang
dapat diambil untuk memperkuat modal sosial santri berdasarkan pendekatan komunitarian.

Pesantren, sebagai komunitas pendidikan yang memiliki norma dan aturan sendiri,
sangat cocok untuk menerapkan prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian. Salah satu
cara memperkuat modal sosial santri adalah dengan memperkuat identitas komunitas pesantren
melalui pengajaran nilai-nilai kolektif, seperti gotong royong, kebersamaan, dan kepedulian
terhadap sesama. Materi Pendidikan Kewarganegaraan dapat diarahkan untuk memberikan
pemahaman mendalam tentang pentingnya komunitas dalam kehidupan bermasyarakat dan

20



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

bernegara. Pembelajaran ini harus menekankan bahwa santri adalah bagian dari komunitas
lokal (pesantren) dan komunitas yang lebih luas (masyarakat), yang memerlukan keterlibatan
dan partisipasi aktif mereka. Mengadakan kegiatan sosial seperti bakti sosial, gotong royong,
atau program kebersihan bersama di lingkungan pesantren dapat memperkuat jaringan sosial
antar santri dan melatih mereka untuk saling mendukung dalam mengatasi permasalahan
komunitas. Kegiatan ini juga dapat membentuk rasa kebersamaan yang erat, yang merupakan
esensi dari kewarganegaraan komunitarian. Pembentukan karakter di pesantren, yang
mengedepankan nilai-nilai moral, kepemimpinan, dan tanggung jawab sosial, merupakan
modal penting bagi santri untuk menjadi warga negara yang bertanggung jawab. Dalam
konteks komunitarian, penting untuk menekankan keteladanan sebagai model yang akan
diikuti oleh santri.

Keteladanan sikap dan perilaku yang dimiliki oleh pengasuh pondok pesantren harus
menjadi contoh konkret dalam menerapkan nilai-nilai tanggung jawab sosial, empati, dan
kepemimpinan dalam komunitas. Melalui keteladanan ini, santri dapat melihat langsung
bagaimana seorang pemimpin yang baik bertindak dan mengambil peran aktif dalam mengatasi
permasalahan komunitas. Teori komunitarian menekankan pentingnya partisipasi aktif
individu dalam kehidupan komunitas untuk memperkuat modal sosial. Dalam konteks
pesantren, santri dapat dilatih untuk berperan aktif dalam kegiatan-kegiatan yang melibatkan
masyarakat sekitar pesantren. Santri dapat dilibatkan dalam kegiatan-kegiatan sosial di luar
pesantren, seperti membantu pembangunan infrastruktur desa, pengajian di masyarakat, atau
program-program keagamaan lainnya. Keterlibatan ini akan membentuk jaringan sosial yang
lebih luas dan mengajarkan santri tentang pentingnya kontribusi kepada masyarakat. Teori
komunitarian berargumen bahwa partisipasi aktif dalam komunitas lokal merupakan elemen
kunci dari kewarganegaraan yang baik.

Modal sosial santri, seperti keterlibatan mereka dalam kegiatan sosial dan keagamaan
di pesantren, mendukung terciptanya warga negara yang siap berperan aktif dalam komunitas
mereka. Pendidikan Kewarganegaraan, dalam konteks ini, berperan sebagai penghubung antara
nilai-nilai lokal di pesantren dan partisipasi dalam kehidupan sosial dan politik yang lebih luas.
Berbeda dengan pandangan dari teori kewarganegaraan liberal yang menekankan pada hak-
hak individu, teori komunitarian menekankan pada tanggung jawab moral dan sosial individu
terhadap komunitasnya. Santri diajarkan untuk tidak hanya mengejar kepentingan pribadi,
tetapi juga memikirkan kesejahteraan bersama. Pendidikan Kewarganegaraan melengkapi hal
ini dengan memberikan pemahaman tentang kewajiban sosial dalam konteks berbangsa dan
bernegara.

Implementasi teori kewarganegaraan komunitarian dalam memperkuat modal sosial
santri dapat dilakukan melalui beberapa cara. Modal sosial yang mencakup sikap saling
percaya, kelekatan terhadap norma-norma, dan jaringan sosial dapat dibangun dan diperkuat
melalui berbagai kegiatan yang mendorong interaksi sosial, kolaborasi, serta partisipasi aktif
santri dalam kehidupan pesantren.

1. Pembangunan Sikap Saling Percaya melalui Kegiatan Kolektif
Salah satu komponen utama modal sosial adalah rasa saling percaya di antara
anggota komunitas. Di pesantren, sikap saling percaya dapat dibangun melalui
berbagai kegiatan kolektif yang melibatkan santri, seperti pengajian, diskusi
kelompok, olahraga bersama, dan kegiatan ekstrakurikuler lainnya. Melalui
kegiatan ini, santri diajarkan untuk saling bergantung dan bekerja sama dalam

21



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

mencapai tujuan bersama. Sikap saling percaya ini penting karena menjadi dasar
bagi terciptanya solidaritas dan kerjasama yang diperlukan dalam menjaga
stabilitas dan kohesi sosial di pesantren. Dalam perspektif kewarganegaraan
komunitarian, sikap saling percaya yang dibangun di antara santri mencerminkan
pentingnya hubungan sosial dalam membangun identitas kewarganegaraan. Santri
yang terbiasa hidup dalam lingkungan yang menekankan pentingnya saling
percaya akan lebih mudah memahami peran mereka dalam masyarakat yang lebih
luas, di mana sikap saling percaya antarindividu menjadi modal penting dalam
membangun kerjasama sosial yang efektif.

2. Kelekatan Terhadap Norma-Norma Sosial Sebagai Panduan Perilaku
Kelekatan terhadap Norma-norma sosial di pesantren, seperti disiplin, kepatuhan
terhadap peraturan, dan penghormatan terhadap kyai dan ustadz, berfungsi sebagai
panduan perilaku bagi santri. Norma-norma ini membantu menciptakan
keteraturan sosial yang memungkinkan pesantren berfungsi dengan baik sebagai
komunitas. Dalam konteks Pendidikan Kewarganegaraan, norma-norma ini
mengajarkan santri tentang pentingnya mematuhi aturan dan menghormati otoritas,
yang merupakan elemen penting dalam masyarakat yang terorganisir. Selain itu,
norma-norma sosial di pesantren juga mendorong santri untuk bertindak dengan
rasa tanggung jawab dan solidaritas terhadap sesama. Gotong royong, misalnya,
mengajarkan pentingnya kerjasama dan saling membantu dalam menyelesaikan
tugas-tugas bersama. Dalam konteks kewarganegaraan komunitarian, norma-
norma ini memperkuat pemahaman santri tentang tanggung jawab sosial dan peran
mereka dalam membangun masyarakat yang kohesif.

3. Penguatan Jaringan Sosial melalui Interaksi dan Kerjasama

Pesantren merupakan tempat di mana santri membentuk jaringan sosial yang kuat
melalui interaksi sehari-hari. Jaringan ini tidak hanya terbatas pada hubungan
antara santri, tetapi juga mencakup hubungan dengan kyai, ustadz, dan masyarakat
di sekitar pesantren. Jaringan sosial yang kuat ini memungkinkan santri untuk
saling mendukung, berbagi informasi, dan bekerja sama dalam menghadapi
tantangan yang ada di pesantren. Jaringan sosial yang terbentuk di pesantren
menciptakan modal sosial yang tidak hanya bermanfaat bagi santri selama mereka
berada di pesantren, tetapi juga ketika mereka kembali ke masyarakat. Santri yang
telah terbiasa membangun dan memelihara jaringan sosial di pesantren akan lebih
mudah beradaptasi dan berkontribusi secara aktif dalam komunitas mereka. Dalam
perspektif kewarganegaraan komunitarian, jaringan sosial ini penting karena
memungkinkan individu untuk bekerja sama dalam mencapai tujuan bersama dan
menjaga kesejahteraan komunitas.

Meskipun implementasi teori kewarganegaraan komunitarian di pesantren memiliki
banyak potensi untuk memperkuat modal sosial santri, terdapat beberapa tantangan yang perlu
diatasi. Salah satunya adalah bagaimana pesantren dapat tetap relevan di tengah perubahan
sosial yang cepat akibat globalisasi dan kemajuan teknologi. Pesantren harus mampu
mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan tuntutan zaman modern tanpa mengorbankan
identitas dan prinsip-prinsip dasar mereka. Di sisi lain, pesantren juga memiliki peluang besar

22



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

untuk menjadi pusat Pendidikan Kewarganegaraan yang efektif. Dengan jaringan sosial yang
kuat, sikap saling percaya, dan norma-norma sosial yang mengakar, pesantren memiliki modal
sosial yang memungkinkan mereka untuk mempersiapkan santri menjadi warga negara yang
aktif, bertanggung jawab, dan berkontribusi bagi masyarakat. Pengasuh pesantren, seperti kyai
dan ustadz, memainkan peran kunci dalam memperkuat modal sosial santri. Sebagai pemimpin
dan figur otoritas di pesantren, mereka tidak hanya bertanggung jawab atas pengajaran agama,
tetapi juga atas pembentukan karakter dan identitas sosial santri. Dalam konteks
kewarganegaraan komunitarian, pengasuh pesantren berperan sebagai fasilitator yang
mendorong santri untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan komunitas dan memahami peran
mereka sebagai warga negara yang bertanggung jawab. Pengasuh pesantren juga berperan
dalam membentuk dan menguatkan norma-norma sosial yang ada di pesantren. Dengan
menekankan pentingnya disiplin, tanggung jawab, dan kepatuhan terhadap peraturan, mereka
membantu santri menginternalisasi nilai-nilai yang diperlukan untuk menjaga stabilitas sosial
dan membangun modal sosial yang kuat (Wahono et al., 2024). Lebih lanjut, penelitian
menunjukkan bahwa jaringan sosiokultural yang berkembang di pesantren menjadi sarana
penting dalam memperkuat modal sosial lewat kerja sama komunitas, nilai saling bantu, dan
pembangunan kolektif (Sutomo et al., 2024).

Teori kewarganegaraan komunitarian dan keterlibatan warga negara (civic
engagement) memiliki relevansi yang kuat dalam konteks modal sosial santri. Civic
engagement, yang merupakan salah satu bentuk manifestasi modal sosial, berperan penting
dalam membentuk identitas kewarganegaraan santri dan memperkuat kohesi sosial di
pesantren. Melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas, santri belajar tentang
tanggung jawab sosial dan pentingnya kontribusi individu untuk kesejahteraan kolektif.
Dengan civic engagement, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan
agama, tetapi juga sebagai tempat di mana santri belajar menjadi warga negara yang aktif,
bertanggung jawab, dan peduli terhadap masyarakat luas. Modal sosial yang terbentuk melalui
civic engagement ini menjadi aset penting bagi santri untuk menghadapi tantangan globalisasi
dan menjaga stabilitas sosial di masa depan. Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan
pentingnya peran komunitas dalam pembentukan identitas individu sebagai warga negara, serta
tanggung jawab kolektif yang diemban oleh setiap anggota komunitas untuk mendukung
kesejahteraan bersama. Dalam konteks modal sosial santri, teori ini relevan karena pondok
pesantren bukan hanya tempat pendidikan agama, tetapi juga sebuah komunitas yang berfungsi
untuk membentuk karakter dan nilai-nilai kewarganegaraan yang kuat. Civic engagement, atau
keterlibatan sipil, merupakan salah satu manifestasi dari modal sosial yang berkembang dalam
komunitas santri, di mana norma-norma, sikap saling percaya, dan jaringan sosial yang kuat
berperan penting dalam membentuk identitas santri sebagai warga negara muda yang aktif dan
bertanggung jawab. Tingkat kepercayaan umum (generalized trust) menunjukkan keterkaitan
yang kuat dengan jaringan hubungan antarindividu, khususnya melalui relasi yang bersifat
longgar (weak ties), yang berperan penting dalam memfasilitasi pertukaran serta akumulasi
sumber daya sosial antar komunitas (Son & Sung, 2024).

Dalam pondok pesantren, civic engagement terjadi melalui interaksi sosial yang intens
antara santri, ustadz, kyai, dan komunitas sekitar pesantren. Interaksi ini menciptakan modal
sosial yang berakar pada sikap saling percaya, kelekatan terhadap norma, dan keterikatan
komunitas. Teori kewarganegaraan komunitarian melihat bahwa keterlibatan sosial tersebut
bukan hanya tanggung jawab individu, tetapi juga bagian dari tugas kolektif untuk menjaga
keseimbangan sosial dan mengatasi tantangan bersama. Sebagai warga negara muda, santri
belajar untuk menginternalisasi nilai-nilai ini melalui aktivitas sehari-hari di pesantren, seperti
pengajian, kerja bakti, dan kegiatan sosial lainnya. Modal sosial dalam konteks pesantren bisa
diartikan sebagai sumber daya sosial yang terbentuk melalui hubungan interpersonal yang
saling menguntungkan di antara anggota komunitas. Modal sosial ini melibatkan tiga elemen

23



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

utama: sikap saling percaya (#rust), norma (norms), dan jaringan sosial (networks). Dalam
pesantren, sikap saling percaya terjalin melalui hubungan yang erat antara santri dan kyai, di
mana kyai tidak hanya dianggap sebagai pemimpin spiritual tetapi juga sebagai figur yang
memberikan teladan dalam kehidupan sosial. Norma yang berlaku di pesantren, seperti
kedisiplinan, kerja sama, dan tanggung jawab sosial, membentuk perilaku santri dalam
berinteraksi dengan sesama, sementara jaringan sosial yang terbangun di dalam dan di luar
pesantren memperkuat hubungan antarindividu dan kelompok. Teori kewarganegaraan
komunitarian menekankan bahwa kewarganegaraan yang baik tidak hanya terwujud melalui
hak dan kewajiban individu, tetapi juga melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas.
kewargaan komunitarian menekankan bahwa keterlibatan warga berakar pada hubungan
antaranggota komunitas dan partisipasi kolektif dalam menjaga kohesi sosial (Gardenier et al.,
2024). Dalam hal ini, civic engagement dalam komunitas pesantren memperkuat modal sosial
dengan mendorong santri untuk berpartisipasi dalam kegiatan-kegiatan yang mendukung
kesejahteraan kolektif. Keterlibatan aktif ini mengajarkan santri tentang pentingnya solidaritas,
empati, dan kerja sama dalam membangun komunitas yang lebih baik. Keterlibatan dalam
kegiatan-kegiatan sosial di pesantren, seperti gotong royong, baksos (bakti sosial), dan kegiatan
keagamaan, membantu santri untuk belajar bagaimana berkontribusi pada komunitasnya dan
bertanggung jawab atas kesejahteraan bersama.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pondok pesantren mampu beradaptasi secara
dinamis terhadap tantangan globalisasi melalui beragam pendekatan: mulai dari resistensi
terhadap pengaruh asing, adaptasi kritis terhadap unsur-unsur modern, hingga inovasi kreatif
dalam bidang teknologi dan pendidikan. Keunggulan utama pesantren terletak pada modal
sosial yang kuat terdiri dari jaringan keagamaan, nilai kolektif, dan otoritas moral kiai yang
menjadi fondasi dalam menjaga identitas sekaligus mendorong transformasi sosial. Melalui
lensa teori komunitarian, pesantren dipahami bukan sekadar lembaga pendidikan, tetapi juga
komunitas moral yang berperan aktif dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan
modernitas, individu dan kolektif, serta lokalitas dan globalitas. Namun, kesenjangan kapasitas
antarpesantren, terutama antara yang besar dan kecil, menjadi tantangan yang perlu segera
diatasi. Untuk itu, implementasi kebijakan afirmatif seperti UU No. 18 Tahun 2019 tentang
Pesantren sangat penting guna memperkuat posisi pesantren agar lebih inklusif, adaptif, dan
kompetitif dalam menghadapi arus global. Kelemahan dari penelitian ini Adalah focus
penelitian hanya berada di dalam lingkungan pondok pesantren, tidak meneliti bagaimana
modal sosial santri pada lingkungan Masyarakat sekitar pondok pesantren. Hal tersebut yang
menjadi saran bagi penelitian selanjutnya untuk mengkaji bagaiaman modal sosial santri pada
lingkungan Masyarakat sekitar pondok pesantren di Tengah arus globalusasi.

DAFTAR PUSTAKA

Alkharafi, N., & Alsabah, M. (2025). Globalization: An Overview of Its Main Characteristics and
Types, and an Exploration of Its Impacts on Individuals, Firms, and Nations. Economies, 13(4).
https://doi.org/10.3390/economies 13040091

Ardiansyah, D., & Basuki, B. (2023). Implementasi Nilai-nilai Kesalehan Sosial di Pondok Pesantren
dalam Menghadapi Era Society 5.0. Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(2), 64-81.
https://doi.org/10.60132/jip.v1i2.16

Arroyan, M., Muhlisin, & Nasrudin, M. (2025). Kebijakan Pendidikan dan Masa Depan Pondok
Pesantren dalam Era Revolusi Industri 4.0. Jurnal Intelek Dan Cendekiawan Nusantara, Vol. 1(6),
10747-10756. https://jicnusantara.com/index.php/jicn

Chang, Y. L. (2022). Communitarianism, Properly Understood. Canadian Journal of Law and
Jurisprudence, 35(1). https://doi.org/10.1017/cjlj.2021.21

24



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

Creswell, J. (2016). ualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th
ed.). Sage Publication, Inc.

Daeli, D. G., & Kelana, Muhamad Rifaldi; Purnama, Kharisma Candra; Wiracitra, B. (2024).
KOMUNITARIANISME : Konsep Tentang Bermasyarakat. AKADEMIK E-ISSN 2774-8863
Jurnal Mahasiswa Humanis, 4(2), 255-268.

E. B., G. A. (2023). Globalisasi Budaya, Homogenisasi dan Pengaruhnya terhadap Identitas Budaya
Lokal. Janaloka : Jurnal Ilmu Komunikasi, 12 DESEMBER), 71.
https://doi.org/10.26623/janaloka.v1i2desember.8222

Fajrrussalam, H., Fattikasary, A. T., Shofuroh, H., Pramesti, K., & Fadillah, K. N. (2024). Pengaruh
Sosial Media Dalam Meningkatkan Pemahaman Agama Islam Terhadap Gen-Z. Jurnal llmiah
Wahana Pendidikan, 10(16), 413-422.

Gardenier, A. M., van Est, R., & Royakkers, L. (2024). Technological Citizenship in Times of
Digitization: An Integrative Framework. Digital Society, 3(2), 1-21.
https://doi.org/10.1007/s44206-024-00106-1

Hefner, R. W. (2018). Which Islam? Whose Shariah? Islamisation and citizen recognition in
contemporary Indonesia. Journal of Religious and Political Practice, 4(3), 278-296.
https://doi.org/10.1080/20566093.2018.1525897

Huzaidi, F. A., Maghfiroh, F., Ula, U. N., & Siswanto, A. H. (2025). Dimensi Aksiologis Dakwah
dalam Era Digital: Transformsi Nilai Etika Dakwah dalam Ruang Virtual. Jurnal Penelitian
Nusantara, 1(6), 739-745.

Kenis, A. (2016). Ecological Citizenship and Democracy: Communitarian versus Agonistic
Perspectives. Environmental Politics, 1-25.

Mabry Patricia, L., Brian, M., Thomas, V., & Liu, X. (2022). Exploiting Interdisciplinary Research
Design for Temporally Complex Big Data: Discussion of a Case-Study Using on Heterogenous
Bibliographic Big Data. Proceedings of the Association for Information Science and Technology,
59(1), 579-582. https://doi.org/10.1002/pra2.631

Matori, Z. A. (2024). Peluang Dan Tantangan Media Sosial Tiktok Dalam Pendidikan Agama Islam
Pada Era Society 5.0. INSPIRASI (Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam), 8(1), 76.
https://doi.org/10.61689/inspirasi.v8il.565

Neiman, P. (2023). Inclusive Communitarianism and Immigration. Social Theory and Practice, 49(2).
https://doi.org/10.5840/soctheorpract2023424190

Putnam, R. D. (2015). Bowling Alone: America’s Declining Social Capital. In The City Reader (6th
ed., p. 800). Routledge. https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9781315748504

Rusmiaty, Muhammad Aras, A.Nurfadhil, Arnadi, H. H. (2025). KONTRIBUSI PONDOK
PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN MASYARAKAT DAN PENGUATAN BUDAYA
LOKAL. AL-IRSYAD, 4(2), 214-225.

Saifulah. (2014). Dakwah Multikulturalisme Pesantren Ngalah Dalam Membendung Radikalisme
Agama. Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 8(2), 421-446.
https://islamica.uinsby.ac.id/index.php/islamica/article/view/189

Satria Kamal Akhmad. (2025). Menciptakan Pesantren Berkemajuan Sebagai Bagian dari Ekosistem
Pintar Era Society 5.0. Jurnal Studi Pesantren, 5(1), 38-63.
https://doi.org/10.35897/studipesantren.v5il.1545

Son, J., & Sung, P. (2024). The relationship among generalized trust, social networks, and social
resources across 30 countries. International Sociology, 39(4), 375-398.
https://doi.org/10.1177/02685809241251770

Sutomo, Musnandar, A., Alzitawi, D. U. D. M., & Sutrisno. (2024). Religious-Sociocultural Networks
and Social Capital Enhancement in Pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 137-148.
https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.19997

25



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari

Syarifah, H. (2025). Undang-Undang Pesantren Sebagai Rekognisi Dan Implikasi Kebijakan
Pemerintah Terhadap Pendidikan Pesantren Di Indonesia. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa,
2(April), 307-318. https://doi.org/10.62387/naafijurnalilmiahmahasiswa.v2i2.157

Tuasikal, P., & Saleky, A. P. (2018). The Theory of Citizenship as a Medium in Promoting Public
Policy. “Civic-Culture: Jurnal llmu Pendidikan PKn Dan Sosial Budaya, 145—152.

Wahono, M., Budimansyah, D., Malihah, E., Fitriasari, S., & Alami, F. W. (2024). Kewarganegaraan
Global Dan Modal Sosial : Trust Dan Norms Dalam Pembentukan Karakter Santri. Jurnal Civic
Hukum, 9(November), 182—193.

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Sage
Publication, Inc.

26



