
Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

12 

*Correspondent Author: 

Margi Wahono  

Email: margi85@mail.unnes.ac.id 

 
 

INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor  1 (2026) : Januari 

INTEGRALISTIK 
https://journal.unnes.ac.id/journals/integralistik 

 

 

Pesantren di Era Globalisasi: Transformasi Modal Sosial dan Kewarganegaraan Komunitarian  

di Pondok Buntet Pesantren, Cirebon 

Margi Wahono1*; Fegiano Wulung Alami2 

 1 Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Semarang, Indonesia 
2Dinas Pendidikan Provinsi Jawa Barat, Indonesia 

 

ABSTRACT  
Globalization has significantly shaped education and religious life, posing challenges for Islamic educational 

institutions in Indonesia. Pondok pesantren are required to adapt to global change while maintaining their Islamic 

identity and values. This study examines the strategic responses of pesantren to globalization, focusing on 

curriculum integration, institutional development, technological adaptation, and cultural preservation. Using a 

descriptive qualitative approach with a case study at Pondok Buntet Pesantren in Cirebon Regency, the research 

analyzes forms of adaptation and innovation in response to contemporary demands through the lens of social 

capital and communitarian citizenship. The findings show that Pondok Buntet Pesantren responds proactively to 

globalization by integrating general and Islamic curricula, strengthening digital literacy, fostering moderate and 

civically responsible santri, and developing pesantren-based economic activities. Strong social capital reflected 

in solidarity, mutual cooperation (gotong royong), and trust in kyai leadership plays a vital role in sustaining the 

pesantren’s identity amid change. The study concludes that pesantren possess strong adaptive capacity as long 

as they remain grounded in inclusive and transformative Islamic principles, positioning them as both guardians 

of tradition and agents of social change in a globally oriented civil society. 

Keywords: pesantren, globalization, Islamic education, social capital 

ABSTRAK: 

Globalisasi telah membawa perubahan signifikan dalam bidang pendidikan dan kehidupan keagamaan, sekaligus 

menghadirkan tantangan bagi lembaga pendidikan Islam di Indonesia. Pondok pesantren dituntut untuk mampu 

beradaptasi dengan dinamika global tanpa kehilangan identitas dan nilai-nilai keislamannya. Penelitian ini 

bertujuan menganalisis respons strategis pesantren terhadap globalisasi, dengan fokus pada integrasi kurikulum, 

pengembangan kelembagaan, adaptasi teknologi, dan pelestarian nilai budaya. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan studi kasus di Pondok Buntet Pesantren, Kabupaten Cirebon, untuk 

mengkaji bentuk-bentuk adaptasi dan inovasi yang dilakukan pesantren dalam menghadapi tuntutan kontemporer, 

ditinjau dari perspektif modal sosial dan kewargaan komunitarian. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Pondok 

Buntet Pesantren bersikap proaktif dalam merespons globalisasi melalui integrasi kurikulum umum dan 

keislaman, penguatan literasi digital, pembentukan karakter santri yang moderat dan berwawasan kewargaan, 

serta pengembangan kegiatan ekonomi pesantren. Selain itu, modal sosial yang kuat terwujud dalam jaringan 

solidaritas, semangat gotong royong, dan kepercayaan terhadap kepemimpinan kyai menjadi faktor kunci dalam 

menjaga identitas dan nilai pesantren di tengah perubahan. Penelitian ini menyimpulkan bahwa pesantren 

memiliki kapasitas adaptif yang tinggi dalam menghadapi globalisasi selama tetap berlandaskan pada prinsip 

Islam yang inklusif dan transformatif, sehingga mampu berperan sebagai penjaga tradisi sekaligus agen perubahan 

menuju masyarakat sipil yang religius dan berwawasan global. 

Kata Kunci: pesantren, globalisasi, pendidikan Islam, modal sosial 

 

 

 

 

 

 

 

https://journal.unnes.ac.id/journals/integralistik


Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

13 

 

PENDAHULUAN  

Globalisasi merupakan proses yang bersifat komoleks dan multidimensional yang 

ditandai oleh meningkatnya keterhubungan dan saling ketergantungan antarbangsa melalui 

pertukaran informasi, budaya, ekonomi, dan ideologi (Alkharafi & Alsabah, 2025). Dalam dua 

dekade terakhir, intensitas globalisasi kian meningkat seiring revolusi industri 4.0 dan 

kemajuan teknologi informasi, yang telah mengubah hampir seluruh aspek kehidupan, 

termasuk pendidikan dan religiositas. artikel ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana 

Pondok Buntet Pesantren di Kabupaten Cirebon merespons tuntutan globalisasi, dengan 

menyoroti peran modal sosial dalam membentuk identitas dan ketahanan santri sebagai warga 

negara muda. Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memahami 

dinamika transformatif pesantren dan memperkaya wacana pendidikan Islam dalam konteks 

global. 

Pondok pesantren, sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, turut 

terdampak oleh arus global ini. Di satu sisi, globalisasi membuka peluang modernisasi 

pesantren melalui integrasi teknologi digital, pendidikan multikultural, dan penguatan 

kompetensi abad ke-21. Namun di sisi lain, ia menghadirkan sebuah tantangan baru  yang  perlu 

disikapi oleh berbagai pihak secara  konstruktif  khususnya dari  umat  beragama (Saifulah, 

2014). Globalisasi membawa homogenisasi budaya lokal, konsumerisme, serta eksposur 

informasi digital yang tanpa filter, sehingga menimbulkan potensi mengarah pada keseragaman 

global, mempengaruhi kebiasaan dan tradisi local (Gita, 2023). 

Lebih jauh, generasi santri kini hidup dalam ekosistem digital yang sangat berbeda dari 

generasi sebelumnya. Mereka tidak hanya berinteraksi dengan budaya lokal, tetapi juga dengan 

budaya global melalui media sosial dan internet. Fenomena ini menuntut pesantren untuk tidak 

hanya menjadi benteng pertahanan moral, tetapi juga aktor transformatif yang mampu 

membekali santri dengan literasi digital, keterampilan hidup, dan ketahanan identitas dalam 

konteks global. Berbagai studi menunjukkan bahwa sebagian pesantren telah melakukan 

inovasi dengan mengintegrasikan kurikulum umum dan keislaman, serta membangun 

kewirausahaan berbasis pesantren (Arroyan, et al., 2025). Namun, kemampuan adaptasi ini 

tidak merata di seluruh pesantren. 

Pondok pesantren dihadapkan pada kenyataan bahwa peserta didik saat ini hidup dalam 

dunia yang sangat berbeda dari generasi sebelumnya. Generasi santri kini tumbuh dalam 

masyarakat yang terdigitalisasi, terhubung dengan informasi global melalui media sosial, dan 

menghadapi tantangan ideologis, moral, dan kultural yang lebih kompleks (Abidin & Matori, 

2024). Oleh karena itu, penting bagi pesantren untuk tidak hanya mempertahankan sistem 

pembelajarannya yang khas seperti sorogan dan bandongan, tetapi juga mengembangkan 

strategi yang dapat menjawab kebutuhan zaman. 

Dalam menghadapi tantangan tersebut, modal sosial yang dimiliki pesantren menjadi 

aset penting. Modal sosial dalam konteks ini mencakup jaringan solidaritas, kepercayaan pada 

kiai, norma kolektif, dan sistem nilai pesantren yang telah terbangun secara turun-temurun 

(Putnam, 2015). Modal sosial inilah yang memungkinkan pesantren bertahan dan tetap relevan 

di tengah arus perubahan yang cepat. Namun demikian, belum banyak kajian yang secara 

mendalam menghubungkan antara modal sosial dan strategi adaptasi identitas santri dalam 

menghadapi dampak globalisasi secara kontekstual dan empiris di pesantren tradisional. 

 

 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

14 

 

METODE  

 Penelitian ini dilakukan terhadap santri dan pengasuh atau juga ustadz di lingkungan 

Pondok Buntet Pesantren. Metode yang digunakan peneliti dalam penelitian ini adalah metode 

kualitatif. Pendekatan kualitatif dipilih dengan premis bahwa peneliti memiliki kebebasan 

dalam menganalisis berbagai fakta dan fenomena mengenai modal sosial untuk mengantisipasi 

dampak negatif globalisasi yang berkelindan dengan revolusi industri 4.0 dan juga masyarakat 

5.0 di kalangan santri sebagai warga negara muda. Dengan demikian, tujuan yang ingin 

diperoleh adalah menemukan, memaknai, dan melekatkan makna terhadap modal sosial yang 

kasat mata berdasarkan pengamatan yang mendalam. Hal ini sejalan dengan pandangan 

Cresswell yang menjelaskan bahwa penelitian kualitatif merupakan penelitian yang melibatkan 

kajian tentang pemanfaatan dan pengumpulan berbagai bahan empiris yang menggambarkan 

peristiwa dan makna dalam kehidupan individu (Creswell, 2016).  

 Instrument dalam penelitian ini menggunakan pedoman wawancara, studi 

dokumentasi, dan observasi partisipatif terhadap kehidupan santri di pondok pesantren. Dalam 

melakukan analisis data penelitian, penulis menggunakan analisis data dengan model pattern 

matching seperti yang dikemukakan oleh Yin, dimana pada model pattern matching 

melibatkan pencocokan pola antara data empiris yang diperoleh dari penelitian lapangan 

dengan pola yang diharapkan (prediksi teoritis). Jika pola dari data penelitian sesuai dengan 

pola yang diprediksi oleh teori, maka dukungan terhadap teori tersebut menjadi semakin kuat 

(Yin, 2018) 

Penelitian ini menggunakan metode studi kasus karena memperhatikan karakteristik 

permasalah an yang dikaji dalam penelitian ini, yang mana penelitian ini bertujuan untuk 

menemukan dan mengkaji permasalahan yang bersifat unik dan terbatas yaitu respon pondok 

pesantren dalam menghadapi globalisasi dalam lingkup yang terbatas yaitu yang dilakukan 

oleh santri di Pondok Buntet Pesantren  Kabupaten Cirebon. Pondok Buntet dipilih menjadi 

Lokasi penelitian karena sebagai salah satu pondok pesantren tertua yang ada di Indonesia, 

pondok Buntet Pesantren tetap eksis ditengah arus gkobalisasi dengan tetap menjalankan 

system pembelajaran tradisional. Hal ini sejalan dengan yang diungkapkan oleh Mabry 

bahwasannya Alasan mendasar yang paling penting dalam penggunaan metode studi kasus 

adalah pemahaman yang mendalam terhadap contoh-contoh fenomena tertentu (Mabry, et al., 

2022). 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

1. Respons Aktif Dan Kontekstual Pondok Pesantren Terhadap Globalisasi 

Temuan utama dari penelitian ini menunjukkan bahwa pesantren tidak bersifat pasif 

atau defensif dalam menyikapi globalisasi, melainkan mengambil posisi aktif, selektif, dan 

kontekstual. Pondok Buntet Pesantren, sebagai salah satu pesantren tertua dan paling 

berpengaruh di wilayah Cirebon, menampilkan model respons yang integratif, yakni 

mempertahankan tradisi keilmuan Islam klasik di satu sisi, dan di sisi lain melakukan inovasi 

sosial dan pendidikan untuk menjawab tantangan zaman. Hal ini dapat dilihat dari cara 

pesantren membentuk sistem pendidikan yang menggabungkan dua pendekatan: sistem 

tradisional berbasis kitab kuning dan halaqah keilmuan, serta sistem modern berbasis 

kurikulum nasional dan keterampilan abad 21. Strategi ini dilakukan tanpa mengorbankan 

otoritas kultural dan spiritual yang telah menjadi identitas pesantren selama ratusan tahun. 

Kiai Fasa (42 Tahun, bukan nama sebenarnya) yang merupakan pengasuh salah satu 

Pondok yang ada di kewasan bunten pesantren menyampaikan bahwa respon yang dilakukan 

terhadap perkembangan zaman di Pondok Buntet Pesantren telah dilakukan sejak sebelum 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

15 

 

munculnya globalisasi di Indonesia, Pondok Buntet Pesantren merupakan salah satu pondok 

pesantren yang merespon globalisasi dengan menerapkan elemen-elemen modal sosial seperti 

sikap saling percaya (trust), kelekatan terhadap norma (norms), dan jaringan sosial (social 

linking). Respon pondok pesabtren tersebut tercermin pada adanya keteguhan pondok pesantre 

dalam memegang prinsip pondok pesantren yang berbasis Nahdlatul Ulama,  seperti yang 

dikatakan oleh Kiai Fasa: 

“Pondok Buntet sebagai pesantrens yang berbasis Nahdlatul Ulama, ada kaidah NU 

yaitu menerima sesuatu yang baik yang baru, dan tidak meninggalkan sesuatu yang 

baik yang lama. Yang baik yang baru diambil dan yang baik yang lama tetap 

dipertahankan”. 

 
2. Peran Modal Sosial Dalam Proses Adaptasi Pesantren 

Hasil penelitian menunjukan bahwa, modal sosial menjadi kekuatan utama yang 

menopang proses adaptasi tersebut. Modal sosial di pesantren dimanifestasikan dalam bentuk 

jaringan kepercayaan antara kiai dan santri, norma-norma kolektif yang mengatur kehidupan 

sehari-hari, serta keterlibatan aktif para alumni dalam menopang keberlangsungan pesantren 

dari luar. Kepercayaan yang tinggi terhadap otoritas kiai, sebagai pemimpin spiritual sekaligus 

intelektual, menciptakan stabilitas relasi sosial yang memungkinkan pesantren melakukan 

transformasi nilai tanpa menciptakan gejolak internal. Otoritas kiai, dalam hal ini, tidak bersifat 

otoriter, melainkan karismatik dan partisipatoris, karena muncul dari tradisi keilmuan dan 

keteladanan moral yang diakui bersama. Penelitian ini juga menunjukkan bahwa nilai-nilai 

utama yang ditanamkan dalam kehidupan santri, seperti ikhlas, tawadhu’, sabar, ukhuwah, 

serta semangat khidmat (pengabdian), berfungsi sebagai benteng moral yang mampu menahan 

derasnya infiltrasi nilai-nilai asing yang bertentangan dengan semangat Islam wasathiyah. 

Nilai-nilai tersebut tidak sekadar diajarkan secara verbal, tetapi ditransmisikan secara kultural 

melalui praktik harian, relasi sosial, dan contoh nyata dalam keseharian para pengasuh 

pesantren. Dengan demikian, proses internalisasi nilai dalam pesantren tidak berlangsung 

dalam ruang kosong, tetapi dalam atmosfer kehidupan kolektif yang sarat makna dan disiplin 

spiritual. 

Jaringan alumni pesantren juga berperan besar dalam mendukung eksistensi dan 

modernisasi pesantren. Alumni Buntet yang tersebar di berbagai daerah dan profesi—mulai 

dari tokoh agama, pejabat pemerintah, akademisi, hingga aktivis sosial—membangun ikatan 

sosial yang kuat dan saling menguatkan. Mereka tidak hanya menjadi jejaring dukungan moral, 

tetapi juga menjadi simpul jejaring ekonomi, politik, dan pendidikan. Peran alumni ini juga 

memperkuat pesantren sebagai institusi yang tidak tertutup, tetapi terbuka terhadap dinamika 

sosial di luar tembok pesantren. Hal ini menjadi bukti bahwa modal sosial yang dibangun dalam 

pesantren mampu melintasi generasi dan ruang, serta menjadi mekanisme kolektif dalam 

menjaga keberlanjutan pesantren di tengah perubahan zaman. Respons pesantren terhadap 

globalisasi juga tercermin dalam pemahaman baru terhadap kewarganegaraan. Buntet 

Pesantren secara aktif mengajarkan nilai-nilai kebangsaan kepada santri, dengan pendekatan 

yang kontekstual dan dialogis. Santri tidak hanya diajarkan untuk taat kepada negara dan 

hukum, tetapi juga untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan masyarakat, baik melalui 

kegiatan sosial, pengabdian di desa, maupun keterlibatan dalam kegiatan demokrasi lokal. 

Kesadaran kewarganegaraan ini tidak ditanamkan dalam bentuk indoktrinasi, tetapi melalui 

pembiasaan dan pembelajaran yang membumi, sehingga santri mampu menjadi warga negara 

muda yang kritis, aktif, dan bertanggung jawab. 

 

 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

16 

 

3. Kemampuan Adaptasi Pesantren Dalam Membentuk Karakter Santri Di Era 

Globalisasi 

Dalam konteks tantangan ideologi transnasional yang masuk melalui media dan 

jaringan internasional, pesantren juga memainkan peran penting sebagai penjaga moderatisme 

Islam. Buntet Pesantren secara tegas menolak bentuk ekstremisme, baik yang bersifat 

keagamaan maupun sekuler, dan mempromosikan nilai-nilai Islam rahmatan lil alamin. Hal ini 

dilakukan melalui berbagai forum pengajian, diskusi terbuka, serta pelatihan kader dakwah. 

Namun demikian, penelitian ini juga mencatat bahwa proses adaptasi pesantren terhadap 

globalisasi tidak bebas dari tantangan. Beberapa hambatan struktural seperti keterbatasan 

sarana teknologi, kurangnya guru yang menguasai bidang-bidang modern, serta resistensi 

sebagian kecil kelompok konservatif terhadap inovasi, masih menjadi pekerjaan rumah yang 

perlu diatasi. Meski demikian, semangat kolektif dan kekuatan modal sosial yang dimiliki 

pesantren menjadi modal dasar yang memungkinkan terjadinya transformasi berkelanjutan 

secara bertahap dan berakar. Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menegaskan bahwa 

pesantren, dengan segala nilai dan struktur sosialnya, memiliki daya adaptasi yang tinggi dalam 

menghadapi tuntutan globalisasi. Alih-alih menjadi institusi yang terpinggirkan oleh 

modernitas, pesantren justru menunjukkan bahwa ia mampu menjadi aktor penting dalam 

membentuk generasi muda yang berkarakter kuat, memiliki kesadaran kebangsaan, serta 

mampu mengintegrasikan nilai-nilai lokal dan global dalam kehidupan sehari-hari. Pesantren 

bukan hanya lembaga pendidikan keagamaan, tetapi juga pusat pembentukan karakter dan 

ketahanan budaya nasional. 

Dalam konteks ini, santri sebagai warga negara muda tidak diposisikan semata-mata 

sebagai objek didikan, melainkan sebagai subjek sosial yang aktif dan reflektif. Mereka 

menjadi aktor transformatif yang mampu memainkan peran ganda: menjaga warisan tradisi dan 

berpartisipasi aktif dalam dinamika sosial global. Dengan demikian, pesantren telah menjelma 

menjadi laboratorium sosial yang mampu menawarkan alternatif pendidikan dan pembentukan 

karakter di tengah krisis identitas yang melanda generasi muda akibat arus globalisasi. Hasil 

penelitian ini memberikan kontribusi penting bagi pengembangan studi pendidikan Islam, 

sosiologi pendidikan, serta kebijakan publik terkait penguatan institusi pesantren sebagai 

benteng peradaban bangsa. Ia juga menjadi rujukan bahwa modernisasi tidak harus identik 

dengan sekularisasi, dan bahwa pembaruan institusi tradisional seperti pesantren dapat 

dilakukan tanpa kehilangan nilai-nilai esensial yang menjadi akar identitasnya. Pesantren, 

dalam hal ini Buntet Pesantren, membuktikan bahwa melalui kekuatan modal sosial, nilai-nilai 

religius, dan visi kebangsaan, mereka mampu membangun respon yang bermartabat, adaptif, 

dan transformatif dalam menghadapi dunia yang terus berubah. 

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia 

yang telah lama memainkan peran strategis dalam membentuk karakter, moral, dan identitas 

keislaman masyarakat. Dalam sejarahnya, pesantren bukan hanya menjadi tempat transmisi 

ilmu-ilmu keislaman klasik, tetapi juga pusat pengembangan nilai-nilai sosial, budaya, dan 

kebangsaan. Namun, seiring dengan menguatnya arus globalisasi yang membawa dampak 

multidimensional baik dalam bidang ekonomi, budaya, sosial, maupun Pendidikan pesantren 

dihadapkan pada tuntutan perubahan yang kompleks. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengeksplorasi bagaimana pesantren merespons tuntutan-tuntutan tersebut serta strategi 

adaptasi yang dilakukan agar tetap relevan dan berdaya saing dalam konteks lokal, nasional, 

maupun global. Globalisasi telah menciptakan transformasi sosial yang sangat cepat, ditandai 

dengan kemajuan teknologi informasi, mobilitas manusia yang tinggi, serta pertukaran budaya 

yang intensif. Perubahan ini membawa tantangan serius terhadap nilai-nilai lokal dan tradisi 

yang selama ini dijaga oleh komunitas pesantren. Di satu sisi, globalisasi menawarkan peluang 

besar seperti akses pengetahuan yang lebih luas, jejaring internasional, dan peluang kolaborasi 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

17 

 

lintas negara. Namun di sisi lain, ia juga membawa penetrasi nilai-nilai budaya asing yang 

berpotensi merusak integritas nilai-nilai lokal, termasuk nilai-nilai Islam tradisional yang 

diajarkan di pesantren (Hefner, 2018). 

Penelitian ini dilakukan di beberapa pesantren besar di Jawa Barat dan Jawa Tengah, 

khususnya Pondok Buntet Pesantren di Cirebon, yang dikenal dengan peran aktifnya dalam 

membina masyarakat serta keterbukaannya terhadap perubahan sosial. Data dikumpulkan 

melalui wawancara mendalam, observasi partisipatif, serta studi dokumentasi. Temuan utama 

menunjukkan bahwa respon pesantren terhadap globalisasi tidaklah monolitik. Terdapat 

spektrum pendekatan, mulai dari resistensi selektif, adaptasi kritis, hingga inovasi kreatif dalam 

bidang kurikulum, teknologi, dan relasi sosial. Resistensi selektif ditunjukkan melalui upaya 

mempertahankan nilai-nilai tradisional Islam, khususnya dalam bidang akhlak, fiqh, dan 

tasawuf. Para kiai dan pengasuh pesantren memandang bahwa globalisasi tidak sepenuhnya 

sesuai dengan semangat Islam Nusantara yang menekankan pada moderasi, toleransi, dan 

keberagaman. Oleh karena itu, mereka menolak masuknya nilai-nilai liberalisme, 

individualisme, dan sekularisme yang dianggap dapat mengikis semangat kolektivitas dan 

spiritualitas santri. Hal ini sejalan dengan pendapat Rusmiaty dkk., yang menyatakan bahwa 

pesantren tetap menjadi benteng kultural dalam menjaga identitas keislaman yang inklusif dan 

kontekstual di tengah arus global (Rusmiaty, et al.,  2025). Di sisi lain, adaptasi kritis dilakukan 

dengan cara memilih dan mengintegrasikan unsur-unsur globalisasi yang dianggap kompatibel 

dengan nilai-nilai Islam. Misalnya, dalam bidang teknologi informasi, banyak pesantren kini 

mulai menggunakan platform digital untuk menyebarkan dakwah, memperluas jangkauan 

pendidikan, dan memperkuat jejaring antar-pesantren. Pesantren seperti Tebuireng, Gontor, 

dan Buntet telah membangun situs resmi, kanal YouTube, serta media sosial aktif sebagai 

sarana pembelajaran dan komunikasi publik. Strategi ini mencerminkan adanya kesadaran 

bahwa salah satu strategi paling efektif untuk menyebarkan ajaran islam di era global adalah 

dengan memanfaatkan media sosial sebagai saluran utama untuk menyebarkan kebenaran 

(Fajrrussalam, et al., 2024). 

 

4. Strategi Respons Pesantren (Resistensi, Adaptasi, Inovasi 

Adaptasi juga terlihat dalam pengembangan kurikulum yang tidak lagi hanya berfokus 

pada ilmu-ilmu keislaman klasik (tafaqquh fiddin), tetapi juga mengintegrasikan ilmu-ilmu 

umum dan keterampilan hidup (life skills). Pesantren mulai menawarkan pendidikan formal 

yang terakreditasi, seperti Madrasah Tsanawiyah, Aliyah, bahkan perguruan tinggi, dengan 

muatan pembelajaran yang mencakup bahasa asing, kewirausahaan, teknologi informasi, 

hingga pendidikan kewarganegaraan. Langkah ini penting untuk membekali santri agar mampu 

bersaing di dunia kerja dan perguruan tinggi nasional maupun internasional pada era digital 

seperti saat ini (Ardiansyah & Basuki, 2023). Misalnya, di Pondok Pesantren Gontor, 

pendekatan multikultural dan pendidikan bahasa asing telah menjadi standar sejak lama, dan 

kini menjadi inspirasi bagi pesantren lain dalam merespons tuntutan global. Inovasi kreatif 

menjadi respons tingkat lanjut dari adaptasi, di mana pesantren tidak hanya bereaksi terhadap 

globalisasi, tetapi juga menciptakan model baru pendidikan dan pemberdayaan sosial berbasis 

lokalitas.  

Respons pesantren juga tercermin dalam perubahan relasi sosial dengan masyarakat 

sekitar dan dunia luar. Jika dulu pesantren cenderung eksklusif dan tertutup, kini banyak 

pesantren membuka diri terhadap dialog antaragama, kerja sama lintas sektoral, dan kemitraan 

dengan lembaga swasta maupun pemerintah. Namun demikian, tidak semua pesantren mampu 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

18 

 

merespons globalisasi dengan optimal. Pesantren kecil atau tradisional yang minim sumber 

daya sering kali kesulitan mengakses teknologi, dana, dan jejaring pendidikan. Keterbatasan 

ini membuat mereka tertinggal dalam transformasi digital maupun pengembangan kurikulum 

yang relevan. Beberapa pesantren bahkan masih mempertahankan sistem pengajaran sorogan 

dan bandongan murni tanpa dukungan teknologi, sehingga tidak menarik bagi generasi muda 

yang akrab dengan pembelajaran interaktif dan berbasis visual. Tantangan ini menunjukkan 

adanya kesenjangan kapasitas antar-pesantren yang perlu dijembatani melalui kebijakan 

afirmatif dari negara maupun organisasi Islam nasional. 

Kondisi ini menggarisbawahi pentingnya peran negara dan organisasi keagamaan 

dalam mendukung pesantren menghadapi globalisasi. Melalui UU No. 18 Tahun 2019 tentang 

Pesantren, pemerintah telah memberikan landasan hukum untuk mengakui kemandirian 

pesantren dalam tiga fungsi utamanya: pendidikan, dakwah, dan pemberdayaan masyarakat. 

Implementasi regulasi ini membuka peluang bagi pesantren untuk mendapatkan akses 

anggaran, pelatihan guru, dan penguatan kelembagaan. Namun, seperti dikemukakan oleh 

Syarifah, implementasi UU ini masih menghadapi tantangan bagi pesantren, pesantren harus 

mempersiapkan diri untuk dapat mengimplementasikannya dalam tataran teknis di lapangan 

(Syarifah, 2025). Dari segi budaya, pesantren juga menghadapi tantangan penetrasi budaya 

populer global yang membawa gaya hidup hedonistik, konsumtif, dan sekuler. Budaya digital 

yang didominasi oleh konten-konten superficial sering kali bertentangan dengan nilai 

kesederhanaan, kesahajaan, dan spiritualitas yang dijunjung dalam tradisi pesantren. Untuk itu, 

banyak pesantren membentuk tim media internal yang memproduksi konten edukatif, 

inspiratif, dan Islami guna mengimbangi konten-konten destruktif di media sosial. Misalnya, 

penggunaan TikTok dan Instagram oleh santri untuk menyampaikan pesan-pesan moral dan 

fiqh ringan menjadi bentuk kreatif dakwah digital yang sesuai dengan selera generasi muda 

(Huzaidi, et al., 2025).  

Respon pesantren terhadap globalisasi juga berkaitan erat dengan visi kepemimpinan 

kiai atau pengasuh. Dalam banyak kasus, transformasi hanya terjadi jika kiai memiliki visi 

modern dan terbuka terhadap perubahan. Kiai yang visioner akan membangun sistem 

manajemen yang profesional, merangkul SDM muda, serta membuka ruang kolaborasi dengan 

pihak luar tanpa mengorbankan nilai-nilai dasar pesantren. Sementara itu, pesantren yang 

masih didominasi oleh model kepemimpinan kharismatik yang eksklusif sering kali lamban 

dalam menghadapi perubahan. Oleh karena itu, regenerasi kepemimpinan pesantren menjadi 

faktor kunci dalam merespons tantangan global. Dalam konteks pendidikan karakter, pesantren 

justru memiliki kekuatan besar yang dapat menjadi modal sosial dalam menghadapi 

globalisasi. Karakter seperti disiplin, tanggung jawab, kesederhanaan, dan solidaritas yang 

dibentuk dalam kehidupan pesantren merupakan nilai-nilai yang kini justru langka di tengah 

masyarakat modern. Oleh karena itu, menurut Akhmad, pesantren tidak hanya harus bertahan, 

tetapi juga menjadi pusat revitalisasi nilai-nilai spiritual dan etika dalam masyarakat global 

yang semakin materialistik (Akhmad, 2025). 

Pondok pesantren telah lama menjadi bagian integral dari sistem pendidikan di 

Indonesia, dengan peran yang tidak hanya terbatas pada pendidikan agama tetapi juga 

pengembangan karakter, moral, dan jiwa kewarg anegaraan santri. Dalam kerangka Pendidikan 

Kewarganegaraan, pesantren dapat dipandang sebagai komunitas yang mengajarkan nilai-nilai 

sosial dan kewarganegaraan melalui interaksi, pembelajaran, dan praktik keseharian yang 

dibingkai oleh nilai-nilai agama dan tradisi yang kuat. Salah satu pendekatan yang relevan 

untuk memahami peran pesantren dalam membangun karakter kewarganegaraan santri adalah 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

19 

 

melalui Teori Kewarganegaraan Komunitarian, yang menekankan pentingnya komunitas 

dalam membentuk identitas, tanggung jawab sosial, dan modal sosial. Pondok pesantren, 

sebagai lembaga pendidikan Islam tertua di Indonesia, memiliki peran yang signifikan dalam 

membentuk karakter, moral, dan spiritual santri.  

Pesantren tidak hanya berfungsi sebagai tempat menuntut ilmu agama tetapi juga 

sebagai pusat pembelajaran sosial dan kewarganegaraan. Dalam konteks globalisasi dan 

perubahan sosial yang pesat, pesantren harus mampu memperkuat modal sosial santri untuk 

menghadapi tantangan modern. Salah satu pendekatan yang relevan untuk memahami peran 

pesantren dalam memperkuat modal sosial santri adalah melalui Teori Kewarganegaraan 

Komunitarian.Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan perubahan kolektif atas 

tindakan individu, dengan fokus pada kebaikan bersama dalam suatu komunitas, seperti yang 

terlihat dalam gerakan kewarganegaraan ekologis seperti Transition Towns (Kenis, 2016). 

Teori kewarganegaraan komunitarian cocok untuk mempromosikan kebijakan publik melalui 

Pendidikan Kewarganegaraan, yang selaras dengan nilai-nilai seperti Pancasila, tidak seperti 

teori liberal yang berfokus terutama pada demokrasi politik (Tuasikal & Saleky, 2018).  

Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan bahwa identitas individu dibentuk 

oleh komunitas, yang memandu penilaian moral dan politik berdasarkan nilai-nilai dan 

kewajiban komunal untuk kesejahteraan masyarakat (Daeli, et al., 2024). Kewarganegaraan 

komunitarian menekankan bahwa individu tidak bisa dipisahkan dari komunitas tempat mereka 

hidup, dan bahwa kewajiban serta hak warga negara harus selalu dikaitkan dengan peran 

mereka dalam membangun komunitas. Dalam konteks pesantren, modal sosial berupa jaringan 

sosial, sikap saling percaya, serta norma-norma yang mengikat antarindividu dapat diperkuat 

melalui prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian. Artikel ini akan mengeksplorasi 

bagaimana Teori Kewarganegaraan Komunitarian dapat diimplementasikan dalam kehidupan 

santri untuk memperkuat modal sosial mereka, serta dampaknya terhadap Pendidikan 

Kewarganegaraan di lingkungan pesantren. Teori kewarganegaraan komunitarian lahir sebagai 

tanggapan terhadap pandangan liberal yang memandang individu sebagai entitas yang berdiri 

sendiri dengan hak-hak personal yang lebih ditekankan. Komunitarianisme berpendapat bahwa 

identitas dan kewarganegaraan seseorang sangat dipengaruhi oleh komunitas tempat mereka 

berada. Prinsip dasar teori ini adalah bahwa setiap individu adalah bagian dari komunitas yang 

lebih besar, dan hak-hak mereka harus diimbangi dengan tanggung jawab terhadap komunitas 

tersebut. 

Teori Kewarganegaraan Komunitarian berakar dari pandangan bahwa individu adalah 

bagian integral dari komunitas, dan bahwa kewajiban serta hak mereka harus selalu dikaitkan 

dengan peran dan tanggung jawab dalam komunitas tersebut. Komunitarianisme menolak 

pandangan liberal yang menekankan hak-hak individu di atas segalanya, dan sebaliknya 

menegaskan bahwa kesejahteraan individu bergantung pada kesejahteraan komunitas. Dalam 

komunitarianisme, identitas dan peran individu tidak bisa dilepaskan dari komunitas tempat 

mereka berada, identitas kita sebagai individu tidak bisa dilepaskan dari ikatan komunitas yang 

membentuk sebagian diri kita (Chang, 2022). Individu belajar tentang tanggung jawab sosial 

dan kewarganegaraan melalui interaksi mereka dengan orang lain dalam komunitas. Dengan 

demikian, komunitarianisme melihat kewarganegaraan sebagai proses yang berlangsung dalam 

konteks sosial di mana individu secara aktif terlibat dalam kehidupan komunitas. Teori ini 

sangat relevan dalam konteks pendidikan di pondok pesantren. Pondok Pesantren bukan hanya 

tempat menuntut ilmu tetapi juga sebagai sebuah komunitas tempat santri belajar hidup 

bersama, mengembangkan sikap sosial, dan membangun jaringan sosial yang mendukung 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

20 

 

perkembangan kepribadian mereka. Dalam pesantren, nilai-nilai kolektif seperti kebersamaan, 

gotong royong, dan saling menghormati menjadi fondasi bagi pembentukan modal sosial yang 

kuat. 

Dalam komunitas, individu belajar memahami peran dan tanggung jawab mereka 

terhadap orang lain, dan dengan demikian menciptakan jaringan hubungan yang berdasarkan 

pada solidaritas, rasa saling percaya, dan dukungan timbal balik. Komunitarianisme melihat 

kewarganegaraan sebagai proses yang berlangsung dalam konteks sosial di mana individu 

secara aktif terlibat dalam kehidupan komunitas (Neiman, 2023). Konsep ini beriringan dengan 

modal sosial, yang dalam definisi modern mencakup elemen-elemen seperti jaringan sosial, 

sikap saling percaya, serta norma-norma yang mendukung kerjasama dalam komunitas. Modal 

sosial ini menjadi sangat penting karena dapat meningkatkan efisiensi masyarakat dalam 

mencapai tujuan bersama. Dalam konteks kewarganegaraan komunitarian, santri dipersiapkan 

untuk menjadi anggota masyarakat yang berperan aktif, memiliki tanggung jawab sosial, dan 

memahami pentingnya berkontribusi pada kesejahteraan bersama. Kehidupan sehari-hari di 

pesantren, seperti kegiatan rutin pengajian, sholat berjamaah, dan gotong royong, 

mencerminkan prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian yang mendasarkan pada 

pentingnya kontribusi individu terhadap komunitas. Dengan demikian, pesantren menjadi 

tempat ideal untuk membangun dan memperkuat modal sosial santri. 

Pesantren merupakan bentuk komunitas yang secara alami mencerminkan karakteristik 

komunitarianisme. Kehidupan di pesantren diwarnai oleh nilai-nilai kebersamaan, gotong 

royong, dan disiplin kolektif yang semuanya berfungsi untuk memperkuat ikatan sosial 

antarindividu. Santri di pesantren tidak hanya belajar tentang pengetahuan agama, tetapi juga 

mengalami secara langsung bagaimana hidup dalam komunitas yang mengharuskan mereka 

bekerja sama, saling mendukung, dan memahami peran mereka dalam struktur sosial yang 

lebih besar. Implementasi Teori Kewarganegaraan Komunitarian dalam memperkuat modal 

sosial santri di pesantren merupakan langkah penting dalam membentuk karakter dan identitas 

sosial yang kuat. Melalui kegiatan kolektif, penguatan norma sosial, dan pembentukan jaringan 

sosial yang erat, santri tidak hanya mendapatkan pendidikan agama, tetapi juga dibekali dengan 

keterampilan sosial dan nilai-nilai kewarganegaraan yang diperlukan untuk menjadi anggota 

masyarakat yang aktif dan bertanggung jawab. Pengasuh pesantren memainkan peran sentral 

dalam memfasilitasi proses ini, sementara pesantren sebagai lembaga harus mampu 

menghadapi tantangan perubahan zaman dengan tetap menjaga nilai-nilai tradisional yang 

telah lama menjadi kekuatan utama mereka. Implementasi teori kewarganegaraan 

komunitarian dalam memperkuat modal sosial santri dapat dilakukan dengan cara 

mengintegrasikan nilai-nilai komunitarian yang menekankan pentingnya komunitas, tanggung 

jawab sosial, dan partisipasi aktif ke dalam proses pendidikan dan kehidupan di pesantren. 

Kewarganegaraan komunitarian yang berfokus pada pentingnya individu berperan dalam 

komunitas, bukan hanya sekadar menuntut hak, tetapi juga melaksanakan kewajiban sosial 

dalam membangun masyarakat yang lebih baik. Dengan demikian, ada beberapa langkah yang 

dapat diambil untuk memperkuat modal sosial santri berdasarkan pendekatan komunitarian. 

Pesantren, sebagai komunitas pendidikan yang memiliki norma dan aturan sendiri, 

sangat cocok untuk menerapkan prinsip-prinsip kewarganegaraan komunitarian. Salah satu 

cara memperkuat modal sosial santri adalah dengan memperkuat identitas komunitas pesantren 

melalui pengajaran nilai-nilai kolektif, seperti gotong royong, kebersamaan, dan kepedulian 

terhadap sesama. Materi Pendidikan Kewarganegaraan dapat diarahkan untuk memberikan 

pemahaman mendalam tentang pentingnya komunitas dalam kehidupan bermasyarakat dan 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

21 

 

bernegara. Pembelajaran ini harus menekankan bahwa santri adalah bagian dari komunitas 

lokal (pesantren) dan komunitas yang lebih luas (masyarakat), yang memerlukan keterlibatan 

dan partisipasi aktif mereka. Mengadakan kegiatan sosial seperti bakti sosial, gotong royong, 

atau program kebersihan bersama di lingkungan pesantren dapat memperkuat jaringan sosial 

antar santri dan melatih mereka untuk saling mendukung dalam mengatasi permasalahan 

komunitas. Kegiatan ini juga dapat membentuk rasa kebersamaan yang erat, yang merupakan 

esensi dari kewarganegaraan komunitarian. Pembentukan karakter di pesantren, yang 

mengedepankan nilai-nilai moral, kepemimpinan, dan tanggung jawab sosial, merupakan 

modal penting bagi santri untuk menjadi warga negara yang bertanggung jawab. Dalam 

konteks komunitarian, penting untuk menekankan keteladanan sebagai model yang akan 

diikuti oleh santri. 

Keteladanan sikap dan perilaku yang dimiliki oleh pengasuh pondok pesantren harus 

menjadi contoh konkret dalam menerapkan nilai-nilai tanggung jawab sosial, empati, dan 

kepemimpinan dalam komunitas. Melalui keteladanan ini, santri dapat melihat langsung 

bagaimana seorang pemimpin yang baik bertindak dan mengambil peran aktif dalam mengatasi 

permasalahan komunitas. Teori komunitarian menekankan pentingnya partisipasi aktif 

individu dalam kehidupan komunitas untuk memperkuat modal sosial. Dalam konteks 

pesantren, santri dapat dilatih untuk berperan aktif dalam kegiatan-kegiatan yang melibatkan 

masyarakat sekitar pesantren. Santri dapat dilibatkan dalam kegiatan-kegiatan sosial di luar 

pesantren, seperti membantu pembangunan infrastruktur desa, pengajian di masyarakat, atau 

program-program keagamaan lainnya. Keterlibatan ini akan membentuk jaringan sosial yang 

lebih luas dan mengajarkan santri tentang pentingnya kontribusi kepada masyarakat. Teori 

komunitarian berargumen bahwa partisipasi aktif dalam komunitas lokal merupakan elemen 

kunci dari kewarganegaraan yang baik. 

Modal sosial santri, seperti keterlibatan mereka dalam kegiatan sosial dan keagamaan 

di pesantren, mendukung terciptanya warga negara yang siap berperan aktif dalam komunitas 

mereka. Pendidikan Kewarganegaraan, dalam konteks ini, berperan sebagai penghubung antara 

nilai-nilai lokal di pesantren dan partisipasi dalam kehidupan sosial dan politik yang lebih luas. 

Berbeda dengan pandangan dari teori kewarganegaraan liberal yang menekankan pada hak-

hak individu, teori komunitarian menekankan pada tanggung jawab moral dan sosial individu 

terhadap komunitasnya. Santri diajarkan untuk tidak hanya mengejar kepentingan pribadi, 

tetapi juga memikirkan kesejahteraan bersama. Pendidikan Kewarganegaraan melengkapi hal 

ini dengan memberikan pemahaman tentang kewajiban sosial dalam konteks berbangsa dan 

bernegara. 

Implementasi teori kewarganegaraan komunitarian dalam memperkuat modal sosial 

santri dapat dilakukan melalui beberapa cara. Modal sosial yang mencakup sikap saling 

percaya, kelekatan terhadap norma-norma, dan jaringan sosial dapat dibangun dan diperkuat 

melalui berbagai kegiatan yang mendorong interaksi sosial, kolaborasi, serta partisipasi aktif 

santri dalam kehidupan pesantren. 

 

1. Pembangunan Sikap Saling Percaya melalui Kegiatan Kolektif 

Salah satu komponen utama modal sosial adalah rasa saling percaya di antara 

anggota komunitas. Di pesantren, sikap saling percaya dapat dibangun melalui 

berbagai kegiatan kolektif yang melibatkan santri, seperti pengajian, diskusi 

kelompok, olahraga bersama, dan kegiatan ekstrakurikuler lainnya. Melalui 

kegiatan ini, santri diajarkan untuk saling bergantung dan bekerja sama dalam 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

22 

 

mencapai tujuan bersama. Sikap saling percaya ini penting karena menjadi dasar 

bagi terciptanya solidaritas dan kerjasama yang diperlukan dalam menjaga 

stabilitas dan kohesi sosial di pesantren. Dalam perspektif kewarganegaraan 

komunitarian, sikap saling percaya yang dibangun di antara santri mencerminkan 

pentingnya hubungan sosial dalam membangun identitas kewarganegaraan. Santri 

yang terbiasa hidup dalam lingkungan yang menekankan pentingnya saling 

percaya akan lebih mudah memahami peran mereka dalam masyarakat yang lebih 

luas, di mana sikap saling percaya antarindividu menjadi modal penting dalam 

membangun kerjasama sosial yang efektif. 

2. Kelekatan Terhadap Norma-Norma Sosial Sebagai Panduan Perilaku 

Kelekatan terhadap Norma-norma sosial di pesantren, seperti disiplin, kepatuhan 

terhadap peraturan, dan penghormatan terhadap kyai dan ustadz, berfungsi sebagai 

panduan perilaku bagi santri. Norma-norma ini membantu menciptakan 

keteraturan sosial yang memungkinkan pesantren berfungsi dengan baik sebagai 

komunitas. Dalam konteks Pendidikan Kewarganegaraan, norma-norma ini 

mengajarkan santri tentang pentingnya mematuhi aturan dan menghormati otoritas, 

yang merupakan elemen penting dalam masyarakat yang terorganisir. Selain itu, 

norma-norma sosial di pesantren juga mendorong santri untuk bertindak dengan 

rasa tanggung jawab dan solidaritas terhadap sesama. Gotong royong, misalnya, 

mengajarkan pentingnya kerjasama dan saling membantu dalam menyelesaikan 

tugas-tugas bersama. Dalam konteks kewarganegaraan komunitarian, norma-

norma ini memperkuat pemahaman santri tentang tanggung jawab sosial dan peran 

mereka dalam membangun masyarakat yang kohesif. 

3. Penguatan Jaringan Sosial melalui Interaksi dan Kerjasama 

Pesantren merupakan tempat di mana santri membentuk jaringan sosial yang kuat 

melalui interaksi sehari-hari. Jaringan ini tidak hanya terbatas pada hubungan 

antara santri, tetapi juga mencakup hubungan dengan kyai, ustadz, dan masyarakat 

di sekitar pesantren. Jaringan sosial yang kuat ini memungkinkan santri untuk 

saling mendukung, berbagi informasi, dan bekerja sama dalam menghadapi 

tantangan yang ada di pesantren. Jaringan sosial yang terbentuk di pesantren 

menciptakan modal sosial yang tidak hanya bermanfaat bagi santri selama mereka 

berada di pesantren, tetapi juga ketika mereka kembali ke masyarakat. Santri yang 

telah terbiasa membangun dan memelihara jaringan sosial di pesantren akan lebih 

mudah beradaptasi dan berkontribusi secara aktif dalam komunitas mereka. Dalam 

perspektif kewarganegaraan komunitarian, jaringan sosial ini penting karena 

memungkinkan individu untuk bekerja sama dalam mencapai tujuan bersama dan 

menjaga kesejahteraan komunitas. 

 

Meskipun implementasi teori kewarganegaraan komunitarian di pesantren memiliki 

banyak potensi untuk memperkuat modal sosial santri, terdapat beberapa tantangan yang perlu 

diatasi. Salah satunya adalah bagaimana pesantren dapat tetap relevan di tengah perubahan 

sosial yang cepat akibat globalisasi dan kemajuan teknologi. Pesantren harus mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai tradisional dengan tuntutan zaman modern tanpa mengorbankan 

identitas dan prinsip-prinsip dasar mereka. Di sisi lain, pesantren juga memiliki peluang besar 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

23 

 

untuk menjadi pusat Pendidikan Kewarganegaraan yang efektif. Dengan jaringan sosial yang 

kuat, sikap saling percaya, dan norma-norma sosial yang mengakar, pesantren memiliki modal 

sosial yang memungkinkan mereka untuk mempersiapkan santri menjadi warga negara yang 

aktif, bertanggung jawab, dan berkontribusi bagi masyarakat. Pengasuh pesantren, seperti kyai 

dan ustadz, memainkan peran kunci dalam memperkuat modal sosial santri. Sebagai pemimpin 

dan figur otoritas di pesantren, mereka tidak hanya bertanggung jawab atas pengajaran agama, 

tetapi juga atas pembentukan karakter dan identitas sosial santri. Dalam konteks 

kewarganegaraan komunitarian, pengasuh pesantren berperan sebagai fasilitator yang 

mendorong santri untuk berpartisipasi aktif dalam kehidupan komunitas dan memahami peran 

mereka sebagai warga negara yang bertanggung jawab. Pengasuh pesantren juga berperan 

dalam membentuk dan menguatkan norma-norma sosial yang ada di pesantren. Dengan 

menekankan pentingnya disiplin, tanggung jawab, dan kepatuhan terhadap peraturan, mereka 

membantu santri menginternalisasi nilai-nilai yang diperlukan untuk menjaga stabilitas sosial 

dan membangun modal sosial yang kuat (Wahono et al., 2024). Lebih lanjut, penelitian 

menunjukkan bahwa jaringan sosiokultural yang berkembang di pesantren menjadi sarana 

penting dalam memperkuat modal sosial lewat kerja sama komunitas, nilai saling bantu, dan 

pembangunan kolektif (Sutomo et al., 2024). 

Teori kewarganegaraan komunitarian dan keterlibatan warga negara (civic 

engagement) memiliki relevansi yang kuat dalam konteks modal sosial santri. Civic 

engagement, yang merupakan salah satu bentuk manifestasi modal sosial, berperan penting 

dalam membentuk identitas kewarganegaraan santri dan memperkuat kohesi sosial di 

pesantren. Melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas, santri belajar tentang 

tanggung jawab sosial dan pentingnya kontribusi individu untuk kesejahteraan kolektif. 

Dengan civic engagement, pesantren tidak hanya berfungsi sebagai lembaga pendidikan 

agama, tetapi juga sebagai tempat di mana santri belajar menjadi warga negara yang aktif, 

bertanggung jawab, dan peduli terhadap masyarakat luas. Modal sosial yang terbentuk melalui 

civic engagement ini menjadi aset penting bagi santri untuk menghadapi tantangan globalisasi 

dan menjaga stabilitas sosial di masa depan. Teori kewarganegaraan komunitarian menekankan 

pentingnya peran komunitas dalam pembentukan identitas individu sebagai warga negara, serta 

tanggung jawab kolektif yang diemban oleh setiap anggota komunitas untuk mendukung 

kesejahteraan bersama. Dalam konteks modal sosial santri, teori ini relevan karena pondok 

pesantren bukan hanya tempat pendidikan agama, tetapi juga sebuah komunitas yang berfungsi 

untuk membentuk karakter dan nilai-nilai kewarganegaraan yang kuat. Civic engagement, atau 

keterlibatan sipil, merupakan salah satu manifestasi dari modal sosial yang berkembang dalam 

komunitas santri, di mana norma-norma, sikap saling percaya, dan jaringan sosial yang kuat 

berperan penting dalam membentuk identitas santri sebagai warga negara muda yang aktif dan 

bertanggung jawab. Tingkat kepercayaan umum (generalized trust) menunjukkan keterkaitan 

yang kuat dengan jaringan hubungan antarindividu, khususnya melalui relasi yang bersifat 

longgar (weak ties), yang berperan penting dalam memfasilitasi pertukaran serta akumulasi 

sumber daya sosial antar komunitas (Son & Sung, 2024). 

Dalam pondok pesantren, civic engagement terjadi melalui interaksi sosial yang intens 

antara santri, ustadz, kyai, dan komunitas sekitar pesantren. Interaksi ini menciptakan modal 

sosial yang berakar pada sikap saling percaya, kelekatan terhadap norma, dan keterikatan 

komunitas. Teori kewarganegaraan komunitarian melihat bahwa keterlibatan sosial tersebut 

bukan hanya tanggung jawab individu, tetapi juga bagian dari tugas kolektif untuk menjaga 

keseimbangan sosial dan mengatasi tantangan bersama. Sebagai warga negara muda, santri 

belajar untuk menginternalisasi nilai-nilai ini melalui aktivitas sehari-hari di pesantren, seperti 

pengajian, kerja bakti, dan kegiatan sosial lainnya. Modal sosial dalam konteks pesantren bisa 

diartikan sebagai sumber daya sosial yang terbentuk melalui hubungan interpersonal yang 

saling menguntungkan di antara anggota komunitas. Modal sosial ini melibatkan tiga elemen 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

24 

 

utama: sikap saling percaya (trust), norma (norms), dan jaringan sosial (networks). Dalam 

pesantren, sikap saling percaya terjalin melalui hubungan yang erat antara santri dan kyai, di 

mana kyai tidak hanya dianggap sebagai pemimpin spiritual tetapi juga sebagai figur yang 

memberikan teladan dalam kehidupan sosial. Norma yang berlaku di pesantren, seperti 

kedisiplinan, kerja sama, dan tanggung jawab sosial, membentuk perilaku santri dalam 

berinteraksi dengan sesama, sementara jaringan sosial yang terbangun di dalam dan di luar 

pesantren memperkuat hubungan antarindividu dan kelompok. Teori kewarganegaraan 

komunitarian menekankan bahwa kewarganegaraan yang baik tidak hanya terwujud melalui 

hak dan kewajiban individu, tetapi juga melalui keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas. 

kewargaan komunitarian menekankan bahwa keterlibatan warga berakar pada hubungan 

antaranggota komunitas dan partisipasi kolektif dalam menjaga kohesi sosial (Gardenier et al., 

2024). Dalam hal ini, civic engagement dalam komunitas pesantren memperkuat modal sosial 

dengan mendorong santri untuk berpartisipasi dalam kegiatan-kegiatan yang mendukung 

kesejahteraan kolektif. Keterlibatan aktif ini mengajarkan santri tentang pentingnya solidaritas, 

empati, dan kerja sama dalam membangun komunitas yang lebih baik. Keterlibatan dalam 

kegiatan-kegiatan sosial di pesantren, seperti gotong royong, baksos (bakti sosial), dan kegiatan 

keagamaan, membantu santri untuk belajar bagaimana berkontribusi pada komunitasnya dan 

bertanggung jawab atas kesejahteraan bersama. 

 

SIMPULAN  

Penelitian ini menunjukkan bahwa pondok pesantren mampu beradaptasi secara 

dinamis terhadap tantangan globalisasi melalui beragam pendekatan: mulai dari resistensi 

terhadap pengaruh asing, adaptasi kritis terhadap unsur-unsur modern, hingga inovasi kreatif 

dalam bidang teknologi dan pendidikan. Keunggulan utama pesantren terletak pada modal 

sosial yang kuat terdiri dari jaringan keagamaan, nilai kolektif, dan otoritas moral kiai yang 

menjadi fondasi dalam menjaga identitas sekaligus mendorong transformasi sosial. Melalui 

lensa teori komunitarian, pesantren dipahami bukan sekadar lembaga pendidikan, tetapi juga 

komunitas moral yang berperan aktif dalam menjaga keseimbangan antara tradisi dan 

modernitas, individu dan kolektif, serta lokalitas dan globalitas. Namun, kesenjangan kapasitas 

antarpesantren, terutama antara yang besar dan kecil, menjadi tantangan yang perlu segera 

diatasi. Untuk itu, implementasi kebijakan afirmatif seperti UU No. 18 Tahun 2019 tentang 

Pesantren sangat penting guna memperkuat posisi pesantren agar lebih inklusif, adaptif, dan 

kompetitif dalam menghadapi arus global. Kelemahan dari penelitian ini Adalah focus 

penelitian hanya berada di dalam lingkungan pondok pesantren, tidak meneliti bagaimana 

modal sosial santri pada lingkungan Masyarakat sekitar pondok pesantren. Hal tersebut yang 

menjadi saran bagi penelitian selanjutnya untuk mengkaji bagaiaman modal sosial santri pada 

lingkungan Masyarakat sekitar pondok pesantren di Tengah arus globalusasi.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Alkharafi, N., & Alsabah, M. (2025). Globalization: An Overview of Its Main Characteristics and 

Types, and an Exploration of Its Impacts on Individuals, Firms, and Nations. Economies, 13(4). 

https://doi.org/10.3390/economies13040091 

Ardiansyah, D., & Basuki, B. (2023). Implementasi Nilai-nilai Kesalehan Sosial di Pondok Pesantren 

dalam Menghadapi Era Society 5.0. Jurnal Inovasi Pendidikan, 1(2), 64–81. 

https://doi.org/10.60132/jip.v1i2.16 

Arroyan, M., Muhlisin, & Nasrudin, M. (2025). Kebijakan Pendidikan dan Masa Depan Pondok 

Pesantren dalam Era Revolusi Industri 4.0. Jurnal Intelek Dan Cendekiawan Nusantara, Vol. 1(6), 

10747–10756. https://jicnusantara.com/index.php/jicn 

Chang, Y. L. (2022). Communitarianism, Properly Understood. Canadian Journal of Law and 

Jurisprudence, 35(1). https://doi.org/10.1017/cjlj.2021.21 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

25 

 

Creswell, J. (2016). ualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (4th 

ed.). Sage Publication, Inc. 

Daeli, D. G., & Kelana, Muhamad Rifaldi; Purnama, Kharisma Candra; Wiracitra, B. (2024). 

KOMUNITARIANISME : Konsep Tentang Bermasyarakat. AKADEMIK E-ISSN 2774-8863 

Jurnal Mahasiswa Humanis, 4(2), 255–268. 

E. B., G. A. (2023). Globalisasi Budaya, Homogenisasi dan Pengaruhnya terhadap Identitas Budaya 

Lokal. Janaloka : Jurnal Ilmu Komunikasi, 1(2 DESEMBER), 71. 

https://doi.org/10.26623/janaloka.v1i2desember.8222 

Fajrrussalam, H., Fattikasary, A. T., Shofuroh, H., Pramesti, K., & Fadillah, K. N. (2024). Pengaruh 

Sosial Media Dalam Meningkatkan Pemahaman Agama Islam Terhadap Gen-Z. Jurnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan, 10(16), 413–422. 

Gardenier, A. M., van Est, R., & Royakkers, L. (2024). Technological Citizenship in Times of 

Digitization: An Integrative Framework. Digital Society, 3(2), 1–21. 

https://doi.org/10.1007/s44206-024-00106-1 

Hefner, R. W. (2018). Which Islam? Whose Shariah? Islamisation and citizen recognition in 

contemporary Indonesia. Journal of Religious and Political Practice, 4(3), 278–296. 

https://doi.org/10.1080/20566093.2018.1525897 

Huzaidi, F. A., Maghfiroh, F., Ula, U. N., & Siswanto, A. H. (2025). Dimensi Aksiologis Dakwah 

dalam Era Digital: Transformsi Nilai Etika Dakwah dalam Ruang Virtual. Jurnal Penelitian 

Nusantara, 1(6), 739–745. 

Kenis, A. (2016). Ecological Citizenship and Democracy: Communitarian versus Agonistic 

Perspectives. Environmental Politics, 1–25. 

Mabry Patricia, L., Brian, M., Thomas, V., & Liu, X. (2022). Exploiting Interdisciplinary Research 

Design for Temporally Complex Big Data: Discussion of a Case-Study Using on Heterogenous 

Bibliographic Big Data. Proceedings of the Association for Information Science and Technology, 

59(1), 579–582. https://doi.org/10.1002/pra2.631 

Matori, Z. A. (2024). Peluang Dan Tantangan Media Sosial Tiktok Dalam Pendidikan Agama Islam 

Pada Era Society 5.0. INSPIRASI (Jurnal Kajian Dan Penelitian Pendidikan Islam), 8(1), 76. 

https://doi.org/10.61689/inspirasi.v8i1.565 

Neiman, P. (2023). Inclusive Communitarianism and Immigration. Social Theory and Practice, 49(2). 

https://doi.org/10.5840/soctheorpract2023424190 

Putnam, R. D. (2015). Bowling Alone: America’s Declining Social Capital. In The City Reader (6th 

ed., p. 800). Routledge. https://doi.org/https://doi.org/10.4324/9781315748504 

Rusmiaty,Muhammad Aras, A.Nurfadhil, Arnadi, H. H. (2025). KONTRIBUSI PONDOK 

PESANTREN DALAM PEMBENTUKAN MASYARAKAT DAN PENGUATAN BUDAYA 

LOKAL. AL-IRSYAD, 4(2), 214–225. 

Saifulah. (2014). Dakwah Multikulturalisme Pesantren Ngalah Dalam Membendung Radikalisme 

Agama. Islamica: Jurnal Studi Keislaman, 8(2), 421–446. 

https://islamica.uinsby.ac.id/index.php/islamica/article/view/189 

Satria Kamal Akhmad. (2025). Menciptakan Pesantren Berkemajuan Sebagai Bagian dari Ekosistem 

Pintar Era Society 5.0. Jurnal Studi Pesantren, 5(1), 38–63. 

https://doi.org/10.35897/studipesantren.v5i1.1545 

Son, J., & Sung, P. (2024). The relationship among generalized trust, social networks, and social 

resources across 30 countries. International Sociology, 39(4), 375–398. 

https://doi.org/10.1177/02685809241251770 

Sutomo, Musnandar, A., Alzitawi, D. U. D. M., & Sutrisno. (2024). Religious-Sociocultural Networks 

and Social Capital Enhancement in Pesantren. Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 137–148. 

https://doi.org/10.15575/jpi.v10i1.19997 



Margi Wahono, Fegiano Wulung Alami/INTEGRALISTIK Volume 37 Nomor 1(2026): Januari 

26 

 

Syarifah, H. (2025). Undang-Undang Pesantren Sebagai Rekognisi Dan Implikasi Kebijakan 

Pemerintah Terhadap Pendidikan Pesantren Di Indonesia. NAAFI: Jurnal Ilmiah Mahasiswa, 

2(April), 307–318. https://doi.org/10.62387/naafijurnalilmiahmahasiswa.v2i2.157 

Tuasikal, P., & Saleky, A. P. (2018). The Theory of Citizenship as a Medium in Promoting Public 

Policy. “Civic-Culture: Jurnal Ilmu Pendidikan PKn Dan Sosial Budaya, 145–152. 

Wahono, M., Budimansyah, D., Malihah, E., Fitriasari, S., & Alami, F. W. (2024). Kewarganegaraan 

Global Dan Modal Sosial : Trust Dan Norms Dalam Pembentukan Karakter Santri. Jurnal Civic 

Hukum, 9(November), 182–193. 

Yin, R. K. (2018). Case Study Research and Applications: Design and Methods (6th ed.). Sage 

Publication, Inc.  

 

 

 

 


