
                                                                                                                     Journal of Indonesian History 
Artikel  P-ISSN 2252-6633 |  E-ISSN 2549-0370 
 

   

Amiyah Languange and Islamic Education: Sosial and Cultural  

Interaction in the Dynamic of Islamic Education in Pasar 

Kliwon, Surakarta  (1966-2020s) 

Fahmi Kartika Rahmia*, Latif Kusairia, Suciptoa 
 

aUniversitas Islam Negeri Raden Mas Said Surakarta, Jawa Tengah, Indonesia 

*fahmikartika17@gmail.com   

 

Abstract 

This article examines the history and development of Colloquial Arabic (ʿA mmiyya) usage and the role 
of Islamic education within the Diponegoro Islamic Education Foundation (YPID) in Pasar Kliwon, 
Surakarta. Known as the “Arab Quarter,” this area has long served as a site of interaction between the 
Arab-Hadrami community and Javanese society. Using historical and sociolinguistic approaches, the 
study shows how language and education function as two key media for building social integration and 
cultural identity from 1966 through the 2020s. The findings indicate that the everyday use of ʿA mmiyya 
among Surakarta’s Arab community has shifted in tandem with the community’s growing integration 
with local society. At the same time, Islamic educational institutions such as YPID have played a strategic 
role as multicultural bridges, sustaining cultural identity while fostering social harmony within a diverse 
Muslim context. 

 
Keywords: Colloquial Arabic (ʿA mmiyya), Arab-Hadrami Community, Pasar Kliwon 
 

 
 

Bahasa Amiyah dan Pendidikan Islam: Interaksi Sosial dan 

Budaya dalam Dinamika Pendidikan Islam  

di Pasar Kliwon Surakarta (1966-2020 an) 

 
Abstrak 

Artikel ini mengkaji sejarah dan perkembangan penggunaan bahasa Arab Amiyah serta peran 
pendidikan Islam di lingkungan Yayasan Pendidikan Islam Diponegoro (YPID) di kawasan Pasar Kliwon, 
Surakarta. Wilayah yang dikenal sebagai "Kampung Arab" ini menjadi ruang interaksi antara masyarakat 
Arab-Hadrami dan masyarakat Jawa. Dengan pendekatan historis dan sosiolinguistik, studi ini 
menunjukkan bagaimana bahasa dan pendidikan menjadi dua medium penting dalam membangun 
integrasi sosial serta identitas budaya dalam rentang waktu 1966 hingga 2020-an. Hasil penelitian 
mengungkap bahwa penggunaan bahasa Amiyah—sebagai bahasa sehari-hari komunitas Arab 
Surakarta—mengalami pergeseran seiring integrasi komunitas Arab dengan masyarakat lokal. Di sisi 
lain, lembaga pendidikan Islam seperti YPID berperan strategis sebagai jembatan multikultural, yang 
mendukung pelestarian identitas kultural sekaligus mendorong harmonisasi sosial dalam konteks 
masyarakat Muslim yang beragam. 
 
Kata Kunci: Bahasa Amiyah, Pendidikan Iskomunitas Arab-Hadrami, Pasar Kliwon 

mailto:fahmikartika17@gmail.com


Journal of Indonesian History Volume 13 nomor 2 (2025), 48-57 

  49 

Pendahuluan  

Pasar Kliwon di Surakarta merupakan kawasan yang dikenal luas sebagai pusat komunitas Arab-Hadrami 

di Jawa Tengah. Sejak awal abad ke-20, wilayah ini telah menjadi sentra aktivitas perdagangan, pendidikan, dan 

penyebaran agama Islam. Di tengah dinamika interaksi etnis Arab dan Jawa, berdirilah Yayasan Pendidikan 

Islam Diponegoro (YPID) yang awalnya berafiliasi dengan organisasi Arrabithah Al-Alawiyah di Jakarta. YPID 

didirikan pada tahun 1966 sebagai kelanjutan dari upaya komunitas Arab dalam menyediakan pendidikan 

Islam bagi generasi muda mereka (Najib & Badruzamman, 1992). Kehadiran YPID mencerminkan tanggung 

jawab moral kaum Alawiyyin (keturunan Arab-Hadrami) terhadap penyebaran pendidikan Islam, sekaligus 

menjadi wadah sosialisasi komunitas Arab di tengah masyarakat Jawa setempat (Najib & Badruzamman, 1992; 

Widyastuti, 2006). 

Kajian ini bertujuan mengungkap bagaimana YPID berperan sebagai medium integrasi sosial antara 

masyarakat Arab dan Jawa, serta bagaimana bahasa Arab Amiyah (bahasa Arab non-standar sehari-hari) 

berfungsi sebagai identitas kultural masyarakat Arab Surakarta. Secara konseptual, pendidikan dan bahasa 

diduga menjadi dua pilar utama dalam pembentukan identitas dan relasi sosial komunitas ini. Hal ini sejalan 

dengan pandangan bahwa pendidikan Islam tidak hanya berperan dalam transmisi ilmu, tetapi juga 

pembentukan nilai dan identitas dalam masyarakat Muslim (Jalaluddin, 2001). Dengan demikian, studi tentang 

YPID dan bahasa Amiyah di Pasar Kliwon dapat memberikan wawasan mengenai dinamika multikulturalisme 

dan integrasi melalui pendidikan Islam di Indonesia (Najib & Badruzamman, 1992; Widyastuti, 2006). 

Secara sosiolinguistik, komunitas minoritas seperti Arab-Hadrami sering menghadapi fenomena 

bilingualisme dan diglosia yang kompleks. Bahasa Arab sehari-hari yang mereka gunakan—dialek Arab 

‘Amiyah—berdampingan dengan bahasa Arab Fusha (Arab standar klasik) dalam fungsi-fungsi yang berbeda. 

Koeksistensi ini sesuai dengan konsep diglosia klasik, yakni pembagian fungsi antara ragam “tinggi” dan 

“rendah” dalam masyarakat bahasa (Ferguson, 1959). Dalam konteks komunitas Arab Pasar Kliwon, ragam 

Fusha dipakai terutama pada domain formal-keagamaan (membaca Al-Qur’an, pengajian, khutbah), sedangkan 

Amiyah digunakan dalam interaksi informal sehari-hari. Di samping itu, komunitas diaspora kerap mengalami 

pergeseran bahasa (language shift) antargenerasi (Fishman, 1964, 1991). Fenomena peralihan penggunaan 

bahasa ibu ke bahasa nasional terlihat jelas pasca 1970-an ketika generasi muda makin dominan berbahasa 

Indonesia/Jawa dibanding Arab sehari-hari (Widyastuti, 2006; Nida’uljanah & Ridwan, 2017). 

Dari perspektif pendidikan, sekolah komunitas etnis sering menjadi arena penting bagi integrasi sekaligus 

pelestarian identitas. Sejarah menunjukkan lembaga pendidikan milik keturunan Arab berada di persimpangan 

antara mempertahankan tradisi leluhur dan beradaptasi dengan identitas kebangsaan. Pada awal abad ke-20, 

Al-Irsyad Al-Islamiyyah memadukan kurikulum agama dan pengetahuan umum, menggunakan bahasa Melayu, 

serta menerima murid pribumi—mendorong orientasi kebangsaan Indonesia pada generasi peranakan Arab 

(Mansur, 2000; Widyastuti, 2006). Lahirnya “Sumpah Pemuda Keturunan Arab Indonesia” 1934 menegaskan 

komitmen integrasi tanpa menanggalkan identitas asal (Mansur, 2000). Kerangka historis ini menjadi latar 



                                                                                                                                                        F.K. Rahmi, L. Kusairi, & Sucipto 

  50 

kasus YPID di Pasar Kliwon sebagai kelanjutan upaya menjaga keseimbangan pelestarian budaya dan integrasi 

sosial pada era modern (Najib & Badruzamman, 1992).Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis dan sosiolinguistik. Pendekatan 

historis ditempuh dengan menelusuri berbagai dokumen arsip dan literatur terkait sejarah YPID dan 

komunitas Arab di Surakarta. Sumber data historis antara lain buku sejarah yayasan (misalnya Najib & 

Badruzamman, 1992) serta arsip internal YPID yang mencakup dokumen pendirian, kurikulum, dan laporan 

perkembangan lembaga. Pendekatan sosiolinguistik dilakukan untuk memahami penggunaan bahasa dalam 

komunitas Arab Pasar Kliwon. Data kebahasaan dikumpulkan melalui observasi partisipatif dan wawancara 

mendalam dengan tokoh-tokoh kunci komunitas Arab-Hadrami di Surakarta. Salah satu informan utama adalah 

H. Mahfudz Alaydrus (seorang tokoh Alawiyyin Surakarta), yang diwawancarai pada tahun 2010 guna 

mendapatkan perspektif mengenai perubahan penggunaan bahasa di kalangan generasi muda Arab. Selain itu, 

penelitian ini merujuk pada studi-studi terdahulu yang relevan, seperti Widyastuti (2006) tentang kehidupan 

sosial-ekonomi keturunan Arab di Surakarta dan Nida’uljanah & Ridwan (2017) tentang dialek Arab-Hadrami 

di Pasar Kliwon. Teknik analisis yang digunakan bersifat deskriptif-kualitatif, dengan cara menginterpretasikan 

temuan historis dan linguistik untuk menjelaskan interaksi sosial-budaya serta dinamika pendidikan Islam 

pada komunitas yang dikaji. 

 

Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan dua paradigma yang saling menguatkan: historis 

dan sosiolinguistik. Paradigma historis menelusuri genealogi pendirian Yayasan Pendidikan Islam Diponegoro 

(YPID) di Pasar Kliwon serta perannya dalam komunitas Arab-Hadrami Surakarta sejak 1966 sebagai 

kelanjutan dinamika organisasi Arab sebelumnya. Sementara itu, paradigma sosiolinguistik dipakai untuk 

memahami bagaimana pilihan kode bahasa—Arab Fusha, Arab ‘Amiyah, Indonesia, dan Jawa—dijalankan, 

dinegosiasikan, dan pada akhirnya membentuk identitas serta relasi sosial Arab–Jawa di ranah keluarga, 

pendidikan, keagamaan, dan niaga (Ferguson, 1959; Fishman, 1964, 1991). 

Ruang lingkup penelitian dipusatkan di Kecamatan Pasar Kliwon, Surakarta, yang secara historis dikenal 

sebagai sentra komunitas Arab-Hadrami. Periode kajian menjangkau akar awal abad ke-20 ketika lembaga dan 

jejaring pendidikan Arab tumbuh, momentum pendirian YPID pada 1966, hingga dinamika pasca-1970-an 

ketika bahasa Indonesia/Jawa kian dominan pada generasi muda. Fokus substantif diarahkan pada hubungan 

antara pendidikan Islam, integrasi sosial, dan praktik kebahasaan dalam komunitas diaspora, sehingga 

pergeseran orientasi bahasa dan identitas dapat dibaca dalam kaitannya dengan transformasi institusional 

(Najib & Badruzamman, 1992; Widyastuti, 2006). 

Sumber data memadukan bahan primer dan sekunder yang saling melengkapi. Bahan primer meliputi 

wawancara mendalam dengan tokoh komunitas, pengelola dan pendidik YPID, alumni, orang tua, serta 

pengamatan partisipatif pada aktivitas sekolah, pengajian, dan interaksi keseharian di lingkungan pasar serta 

permukiman. Salah satu informan kunci adalah H. Mahfudz Alaydrus (Alawiyyin Surakarta), diwawancarai pada 



Journal of Indonesian History Volume 13 Nomor 2 (2025), 48-57 

  51 

2010 untuk merekam perubahan preferensi bahasa antargenerasi. Bahan sekunder mencakup arsip internal 

YPID (akta pendirian, kurikulum, laporan), buku sejarah yayasan, dan studi terdahulu mengenai komunitas 

serta dialek Arab-Hadrami di Surakarta (Najib & Badruzamman, 1992; Widyastuti, 2006; Nida’uljanah & 

Ridwan, 2017). 

Strategi penentuan informan bersifat purposif untuk menjaring aktor yang memahami sejarah institusi, 

kurikulum, dan praktik bahasa; jejaring diperluas melalui teknik snowball agar pengalaman lintas generasi dan 

lintas domain terwakili. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumen/arsip, observasi partisipatif pada 

domain penggunaan bahasa—keluarga, kelas, masjid, pasar—serta wawancara semi-terstruktur guna 

menggali narasi tentang YPID sebagai medium integrasi sosial dan pelestarian identitas. Dokumentasi visual 

berupa foto artefak sekolah, papan pengumuman, dan bahan ajar digunakan untuk memperkaya deskripsi 

konteks dan memverifikasi temuan lisan. 

Analisis data bersifat deskriptif-kualitatif dan berlangsung dalam tiga alur yang berjalin. Alur historis 

mencakup heuristik serta kritik sumber untuk menilai autentisitas dan kredibilitas arsip maupun literatur. Alur 

sosiolinguistik memetakan gejala diglosia—Fusha sebagai ragam “tinggi” pada domain keagamaan dan ‘Amiyah 

pada interaksi akrab—serta kecenderungan language shift ke Indonesia/Jawa pada generasi muda, dengan 

memperhatikan domain, partisipan, topik, dan setting (Ferguson, 1959; Fishman, 1964, 1991). Alur sintesis 

kemudian mengaitkan temuan kebahasaan dengan kebijakan kurikulum, disiplin religius, dan praktik 

pendidikan Islam sebagai pembentuk identitas komunal (Jalaluddin, 2001; bandingkan Mansur, 2000). 

Keabsahan temuan dijaga melalui triangulasi sumber (tokoh, guru, alumni, orang tua) dan metode (arsip, 

observasi, wawancara), disertai member check pada informan kunci dan pencatatan audit trail untuk merekam 

keputusan riset. Pertimbangan etika meliputi persetujuan sadar (informed consent), kerahasiaan identitas 

non-publik, serta sensitivitas budaya terhadap praktik keagamaan dan adat komunitas. Keterbatasan seperti 

akses arsip internal yang selektif dan potensi bias ingatan diatasi dengan penelusuran dokumen pembanding, 

verifikasi lintas-informan, serta kontekstualisasi temuan lokal Pasar Kliwon dalam literatur lebih luas tentang 

pendidikan dan integrasi komunitas Arab di Indonesia (Najib & Badruzamman, 1992; Widyastuti, 2006; 

Mansur, 2000). 

 

Hasil dan Pembahasan 

Sejarah YPID Surakarta dan Peran Integrasinya 

Yayasan Pendidikan Islam Diponegoro (YPID) didirikan secara formal pada tahun 1966, meskipun cikal 

bakalnya sudah ada sejak dekade sebelumnya sebagai bagian dari aktivitas Arrabithah Al-Alawiyah (YPID, n.d.; 

SMA Islam Diponegoro Surakarta, n.d.). Perubahan nama dari Arrabithah Al-Alawiyah menjadi YPID pada 9 

Maret 1966 juga terdokumentasi dalam arsip internal sekolah (SMA Islam Diponegoro Surakarta, n.d.; 

Zunainingsih, 2010). Jejak awal organisasi payung Alawiyyin sendiri, “Perkoempoelan Arrabitatoel-Alawijah,” 

dapat dilacak ke 1928 sebelum kemudian menjadi Rabithah Alawiyah, yang menjelaskan konteks jaringan 

sosial-keagamaan pendiri YPID (Rabithah Alawiyah, n.d.). Pendirian YPID digagas oleh tokoh-tokoh keturunan 



                                                                                                                                                       F.K. Rahmi, L. Kusairi, & Sucipto 

  52 

Arab-Hadrami di Surakarta, terutama dari golongan Alawiyyin yang berasal dari Hadramaut, Yaman, yang 

secara historis terkonsentrasi di kawasan Pasar Kliwon (Bazher, 2020; Solopos, 2023). Tujuan awalnya ialah 

memenuhi kebutuhan pendidikan anak-anak keturunan Arab di sekitar Pasar Kliwon (Zunainingsih, 2010). 

Pada tahap awal, sekolah yang dikelola YPID menekankan penguatan pendidikan agama berbasis Al-Qur’an 

dan Sunnah serta menjaga tradisi kebahasaan Arab, sementara pelajaran umum masih terbatas sebagaimana 

lazimnya sekolah komunitas Hadrami pada masa itu (YPID, n.d.; Bahalwan, 2022). Fokus ini sejalan dengan 

aspirasi komunitas Arab saat itu untuk melestarikan tradisi agama dan bahasa leluhur di perantauan (Bazher, 

2020). Seiring berjalannya waktu, YPID mengalami transformasi penting pada struktur kelembagaan, 

kurikulum, dan komposisi siswa (Zunainingsih, 2010). Memasuki era Orde Baru dan sesudahnya, YPID mulai 

membuka diri bagi masyarakat non-Arab di sekitar Pasar Kliwon sehingga fungsi sosialnya makin inklusif 

(Zunainingsih, 2010; Bazher, 2020). Kurikulum diselaraskan dengan standar nasional tanpa meninggalkan 

nilai-nilai keislaman yang menjadi dasar pendirian yayasan (Zunainingsih, 2010). Perubahan nama yayasan 

pada 1966 menandai orientasi baru sebagai institusi pendidikan Islam yang lebih terbuka (SMA Islam 

Diponegoro Surakarta, n.d.; YPID, n.d.). Ciri khas YPID—penguatan pendidikan agama dan penggunaan bahasa 

Arab dalam pembelajaran—tetap dipertahankan, tetapi diimbangi dengan penambahan mata pelajaran umum 

sesuai kurikulum pemerintah (YPID, n.d.; Zunainingsih, 2010). Transformasi dari sekolah komunitas terbatas 

menjadi sekolah Islam inklusif menjadikan YPID sebagai wadah integrasi sosial antara komunitas Arab dan 

masyarakat Jawa di Surakarta (Bazher, 2020). 

Perkembangan YPID di Surakarta sejalan dengan pengalaman lembaga pendidikan Hadrami di tempat lain, 

khususnya pola sekolah komunitas yang kemudian berorientasi lebih terbuka (Bahalwan, 2022). Model 

pendidikan Al-Irsyad sejak awal abad ke-20, misalnya, menunjukkan bahwa integrasi dapat dicapai dengan 

membuka akses bagi berbagai etnis dan memakai bahasa pengantar yang lebih luas jangkauannya (Bahalwan, 

2022; Al-Irsyad, 2017). Langkah YPID pada era modern yang menjembatani komunitas Arab dan Jawa melalui 

sekolah turut mendukung agenda integrasi nasional pada masa Orde Baru yang menekankan pembauran dalam 

kerangka Bhinneka Tunggal Ika (Zunainingsih, 2010). Berbeda dengan komunitas Tionghoa yang menghadapi 

kebijakan asimilasi lebih ketat—antara lain melalui Instruksi Presiden No. 14/1967 dan serangkaian 

pembatasan budaya—komunitas Arab tidak mengalami aturan formal sekeras itu (Aryani, 2022; “Peraturan 

terhadap orang Tionghoa di Indonesia,” n.d.). Kendati demikian, semangat kebangsaan dan pendidikan nasional 

yang disosialisasikan melalui sekolah-sekolah seperti YPID mendorong generasi muda Arab untuk berbaur dan 

merasa menjadi bagian integral dari masyarakat Indonesia (Zunainingsih, 2010; Bazher, 2020). 

 

Dinamika Komunitas Arab Pasar Kliwon 

Komunitas Arab di Pasar Kliwon Surakarta secara historis terbagi dalam dua golongan utama, yakni 

golongan Sayid dan golongan non-Sayid (sering disebut golongan Arabi atau Hadrami non-Alawiyyin). 

Golongan Sayid merupakan keturunan Arab-Hadrami yang diyakini memiliki garis nasab hingga Nabi 

Muhammad SAW, sementara non-Sayid adalah keturunan Arab yang tidak termasuk garis nasab tersebut. 

Kedua golongan ini sempat mengalami polarisasi dalam status sosial, orientasi keagamaan, maupun dalam 



Journal of Indonesian History Volume 13 Nomor 2 (2025), 48-57 

  53 

pembentukan lembaga pendidikannya. Kaum Sayid di Surakarta umumnya berafiliasi dengan organisasi 

Arrabithah Al-Alawiyah yang bercorak tradisionalis dan memiliki kedekatan dengan ormas Nahdlatul Ulama, 

sedangkan kaum non-Sayid banyak tergabung dalam Al-Irsyad Al-Islamiyah yang bercorak modernis dengan 

afiliasi pada Muhammadiyah. 

Meskipun pernah terjadi fragmentasi internal, kedua kelompok tersebut sama-sama berkontribusi terhadap 

berkembangnya pendidikan Islam di Surakarta. YPID (yang pada mulanya bernama sekolah Arrabithah Al-

Alawiyah) lebih banyak diinisiasi oleh kalangan Sayid, sementara kalangan non-Sayid juga mendirikan sekolah-

sekolah Islam lain di kota ini (Zunainingsih, 2010; Bahalwan, 2022). Persaingan ideologis antara kubu 

tradisionalis dan modernis di kalangan Hadrami Surakarta perlahan mereda seiring waktu, terutama melalui 

interaksi di bidang pendidikan—di YPID sendiri, meskipun didirikan oleh kelompok Alawiyyin, siswa-siswi dari 

kalangan non-Sayid maupun masyarakat Jawa setempat mulai diterima sejak akhir 1970-an, dan interaksi 

sehari-hari di sekolah membuat generasi muda Arab–Jawa semakin akrab (Zunainingsih, 2010). Melalui 

pendidikan, konflik identitas yang pernah ada cenderung melebur, membuka ruang dialog antarbudaya dengan 

masyarakat Jawa yang lebih luas. Dengan demikian, integrasi di Pasar Kliwon terjadi tidak hanya antara 

komunitas Arab dan Jawa, tetapi juga di dalam komunitas Arab itu sendiri, menjadikan pendidikan sebagai titik 

temu berbagai subkelompok dalam masyarakat multikultural ini (Bazher, 2020). 

Hingga dekade 1980-an, komunitas Arab Pasar Kliwon masih relatif tertutup secara sosial; endogami 

(perkawinan sesama komunitas Arab) sangat lazim dilakukan demi menjaga “kemurnian” garis keturunan dan 

tradisi keluarga (Widyastuti, 2006). Namun memasuki era 1990-an, pola ini mulai berubah. Meningkatnya 

akses pemuda Arab pada pendidikan formal di luar komunitas serta intensifikasi interaksi dengan komunitas 

lain mendorong lebih banyak terjadinya pernikahan antaretnis (Widyastuti, 2006). Struktur sosial komunitas 

Arab pun menjadi lebih terbuka dan cair pada era Reformasi; indikator perubahannya antara lain kian 

lumrahnya orang Arab Surakarta yang menikah dengan orang Jawa, serta berbaurnya generasi muda Arab 

dalam berbagai kegiatan di luar lingkungan Pasar Kliwon (Widyastuti, 2006). 

Upaya integrasi internal dan eksternal komunitas Arab Surakarta ini mengingatkan pada dinamika 

komunitas Hadrami di wilayah lain. Pada 1930-an, tokoh peranakan Arab A. R. Baswedan melalui Persatoean 

Arab Indonesia (PAI) telah menyerukan agar kaum keturunan Arab mengakui Indonesia sebagai tanah air 

mereka dan melebur sebagai bagian bangsa; meskipun menuai pro dan kontra kala itu, semangat nasionalisme 

tersebut pada akhirnya tertanam (Zainuddin Mansur, 2000). Penelitian Zainuddin Mansur (2000) tentang 

komunitas Arab di Empang, Bogor, juga menemukan bahwa faktor-faktor identitas kelompok seperti bahasa, 

pendidikan, dan organisasi yang semula membedakan mereka makin lama tidak lagi dipertahankan sebagai 

pemisah tegas; alhasil, interaksi dan integrasi dengan penduduk pribumi terjadi sangat intens. Solidaritas 

kelompok yang melemah tersebut beriringan dengan tumbuhnya rasa kebersamaan dalam masyarakat 

majemuk dan memperkuat integrasi nasional (Zainuddin Mansur, 2000). 

 

Bahasa Amiyah dan Pendidikan Islam: Identitas Kultural dan Jembatan Budaya 



                                                                                                                                                       F.K. Rahmi, L. Kusairi, & Sucipto 

  54 

Bahasa Arab ‘Amiyah yang digunakan oleh komunitas Arab-Hadrami di Pasar Kliwon merupakan bahasa 

vernakular yang berakulturasi dengan bahasa Jawa dan Indonesia. Dalam kehidupan sehari-hari, dialek 

‘Amiyah dipakai sebagai bahasa ibu terutama dalam komunikasi keluarga/komunitas, sedangkan pada konteks 

formal-keagamaan digunakan bahasa Arab Fusha (baku) (Ferguson, 1959). Pola dua ragam berdampingan ini 

mencerminkan situasi diglosia—ragam “tinggi” (Fusha) untuk ritual dan pendidikan agama, serta ragam 

“rendah” (‘Amiyah) untuk percakapan sehari-hari (Ferguson, 1959). Penggunaan ‘Amiyah berfungsi sebagai 

penanda identitas kultural sekaligus perekat solidaritas internal; transmisi bahasa di rumah menjadi strategi 

pemertahanan identitas linguistik (Fishman, 1991). 

Namun dinamika modern mendorong language shift: generasi muda Arab Surakarta kian jarang 

menggunakan ‘Amiyah dan beralih ke bahasa Indonesia (sering diselingi unsur Jawa/Inggris) (Fishman, 1964, 

1991). Temuan lokal menunjukkan percakapan remaja Arab Pasar Kliwon kini didominasi campur-kode Arab–

Jawa–Indonesia ketimbang bahasa Arab murni (Nida’uljanah & Ridwan, 2018). Pola ini paralel dengan 

komunitas diaspora lain—misalnya komunitas Asiria di Yordania yang beralih ke bahasa Arab pada hampir 

semua ranah interaksi (Al-Refa’i, 2013). 

Sebagai lembaga pendidikan Islam komunitas Arab Surakarta, YPID berperan sentral dalam proses integrasi 

sosial-budaya di Pasar Kliwon. Sejak awal, kurikulum YPID menyeimbangkan standar pendidikan nasional dan 

pemeliharaan nilai-nilai Islam/Arab—misalnya menempatkan bahasa Arab (Fusha) untuk pengajaran ilmu 

agama, sementara mata pelajaran umum diajarkan berbahasa Indonesia; dalam praktik tertentu, bahasa Jawa 

dipakai untuk menjembatani pemahaman siswa non-Arab (YPID, n.d.; Zunainingsih, 2010). Seiring waktu, YPID 

kian inklusif dengan bertambahnya siswa non-Arab; interaksi kelas dan kegiatan bersama membangun 

lingkungan multikultural yang mengikis stereotip (Zunainingsih, 2010). Pengalaman ini sejalan dengan temuan 

tentang integrasi komunitas Arab di daerah lain melalui strategi dakwah dan pendidikan yang menumbuhkan 

asimilasi/akulturasi tanpa konflik berarti (Tabroni, 2020). 

 

Transformasi Bahasa dan Sosial di Era Modern 

Transformasi sosial-kebahasaan komunitas Arab Pasar Kliwon terhubung dengan perubahan konteks 

Indonesia sejak akhir 1960-an hingga Reformasi dan abad ke-21. Di bawah kebijakan Orde Baru, integrasi 

nasional dan asimilasi ditekankan melalui sistem pendidikan yang seragam; generasi Arab pasca-1970-an 

semakin banyak mengikuti sekolah umum arus utama, yang mendorong penggunaan bahasa Indonesia dalam 

domain pendidikan dan keseharian (Zunainingsih, 2010). Penyeragaman kurikulum sejak Kurikulum 1994 

hingga KTSP 2006 memaksa penyesuaian substantif di YPID—mata pelajaran umum setara sekolah lain 

diajarkan penuh, sementara pelajaran agama/Arab dipertahankan dengan porsi seimbang (Dokumen 

Kurikulum YPID, 2005–2015). Konsekuensinya, peran bahasa Arab di kelas berkurang dalam percakapan 

sehari-hari, digantikan bahasa Indonesia sebagai medium pengajaran semua siswa (Fishman, 1964). 

Secara sosiolinguistik, language shift makin nyata pada 2000-an: catatan internal menunjukkan siswa 

keturunan Arab lebih fasih berbahasa Indonesia (atau Jawa) dalam percakapan biasa, sedangkan ‘Amiyah aktif 

menurun drastis, terutama di kalangan remaja (Abdurrahman, 2011). Dari sisi sosial, interaksi lintas etnis 



Journal of Indonesian History Volume 13 Nomor 2 (2025), 48-57 

  55 

meningkat—anak-anak Arab bersekolah dan berteman dengan anak-anak Jawa, keterlibatan organisasi 

kemasyarakatan bertambah, dan banyak keluarga Arab mulai tinggal di luar Pasar Kliwon (Widyastuti, 2006). 

Pada dekade 2010-an, YPID mencatat mayoritas siswanya justru berasal dari luar komunitas Arab; proporsi 

tenaga pendidik non-Arab juga meningkat demi kualitas layanan (Arsip Internal YPID, 2021). 

Beberapa data kunci mendukung gambaran transformasi ini. Wawancara dengan H. Mahfudz Alaydrus pada 

2010 menegaskan bahwa generasi muda Arab Surakarta lebih aktif menggunakan bahasa Indonesia dan hanya 

menguasai bahasa Arab dalam konteks keagamaan (Wawancara, 2010). Arsip kurikulum YPID 2005–2015 

memperlihatkan penyesuaian besar pada mata pelajaran umum demi kepentingan ujian nasional, dengan 

pelajaran agama/Arab tetap dipertahankan (Dokumen Kurikulum YPID, 2005–2015). Data demografis internal 

menunjukkan pergeseran komposisi etnis siswa dari sekitar 90% Arab pada awal 1970-an menjadi kurang dari 

35% Arab pada 2020 (Arsip Internal YPID, 2021). Temuan sosiolinguistik juga selaras: penggunaan ‘Amiyah 

sebagai bahasa sehari-hari tergantikan oleh bahasa Indonesia bercampur unsur Jawa di kalangan generasi 

muda (Abdurrahman, 2011; Nida’uljanah & Ridwan, 2018). 

Temuan-temuan di atas secara konsisten memperlihatkan proses integrasi dan asimilasi komunitas Arab-

Hadrami Surakarta selama lebih dari lima dekade. Transformasi bahasa menunjukkan fleksibilitas budaya: 

meskipun ‘Amiyah kian tergerus, bahasa Arab tetap hadir pada domain religius dan tradisi tertentu (Fishman, 

1991). Demikian pula, perubahan sosial dari komunitas eksklusif menjadi inklusif menandakan kemampuan 

beradaptasi dengan perubahan zaman dan lingkungan sosial-politik Indonesia, sembari mempertahankan ciri 

khas budaya dan agama (Zunainingsih, 2010; Bazher, 2020). 

 

Simpulan 

YPID berawal dari tradisi keorganisasian Alawiyyin—jejaknya dapat ditarik ke “Perkoempoelan 

Arrabitatoel-Alawijah” pada 1928, lalu jaringan Rabithah Alawiyah—sebelum diformalkan di Surakarta pada 9 

Maret 1966 sebagai kelanjutan aktivitas Arrabithah Al-Alawiyah di Pasar Kliwon. Dari fase embrio menuju 

legalitas yayasan, orientasi kelembagaan ditopang kebutuhan pendidikan komunitas Arab-Hadrami setempat, 

terutama Alawiyyin, yang secara historis berpusat di kawasan niaga-religius itu (Rabithah Alawiyah, n.d.; SMA 

Islam Diponegoro Surakarta, n.d.; YPID, n.d.; Zunainingsih, 2010; Bazher, 2020; Solopos, 2023). Sejak mula, 

ruang sekolah menjadi wahana memelihara tradisi agama dan bahasa Arab sambil merespons dinamika kota 

yang kian majemuk (Zunainingsih, 2010). 

Memasuki dekade awal pascapendirian, YPID menonjol dalam penguatan studi keislaman berbasis Al-

Qur’an dan Sunnah serta pemertahanan kebahasaan Arab, sementara pelajaran umum masih terbatas 

sebagaimana pola sekolah komunitas Hadrami pada masa itu (YPID, n.d.; Bahalwan, 2022). Seiring menguatnya 

kebijakan integrasi Orde Baru, kurikulum diselaraskan dengan standar nasional tanpa melepaskan fondasi 

religius, sehingga akses pendidikan perlahan terbuka bagi siswa non-Arab dan fungsi sosial sekolah semakin 

inklusif (Zunainingsih, 2010). Trajektori ini sejalan dengan pengalaman Al-Irsyad yang lebih awal memadukan 



                                                                                                                                                       F.K. Rahmi, L. Kusairi, & Sucipto 

  56 

kurikulum agama-umum dan memperluas bahasa pengantar untuk mempererat jangkauan sosial pendidikan 

Islam (Bahalwan, 2022; Al-Irsyad, 2017). 

Dalam ranah intra-komunitas, ketegangan ideologis antara Sayid yang dekat dengan tradisi Arrabithah/NU 

dan non-Sayidyang banyak berjejaring dengan Al-Irsyad/Muhammadiyah perlahan melunak melalui interaksi 

pendidikan; YPID yang lahir dari inisiatif Alawiyyin secara bertahap menerima siswa non-Sayid dan warga Jawa 

setempat sejak akhir 1970-an, memperluas ruang temu sosial Arab–Jawa (Zunainingsih, 2010; Bahalwan, 

2022). Di tingkat nasional, wacana kebangsaan yang sudah disuarakan PAI era A. R. Baswedan pada 1930-an 

memberi latar historis bagi pembauran Hadrami sebagai bagian utuh bangsa Indonesia, meski pada masanya 

menuai perdebatan di internal komunitas (Zainuddin Mansur, 2000). Berbeda dengan pengalaman komunitas 

Tionghoa yang menghadapi rezim asimilasi lebih ketat, dorongan integrasi pada komunitas Arab berlangsung 

lewat kanal pendidikan dan praksis kewargaan sehari-hari (Aryani, 2022; “Peraturan terhadap orang Tionghoa 

di Indonesia,” n.d.; Zunainingsih, 2010). 

Dimensi kebahasaan menampilkan pola kronologis yang jelas: mula-mula praktik diglosia—Fusha di 

domain sakral/pendidikan agama dan ‘Amiyah di ranah domestik—yang kemudian bergeser seiring ekspansi 

pendidikan umum dan interaksi lintas etnis (Ferguson, 1959). Sejak 1990-an hingga 2000-an, language shift 

kian nyata: generasi muda lebih memilih bahasa Indonesia (sering berbaur unsur Jawa/Inggris) untuk interaksi 

harian, sementara penggunaan ‘Amiyah menyempit ke lingkup keluarga atau ritus tertentu (Fishman, 1964). 

Pola ini paralel dengan pengalaman diaspora lain, seperti komunitas Asiria di Yordania yang bergeser ke bahasa 

mayoritas pada hampir semua ranah interaksi (Al-Refa’i, 2013). Penyeragaman kurikulum nasional di YPID—

dari Kurikulum 1994 hingga KTSP—menguatkan penggunaan bahasa Indonesia sebagai medium utama 

pembelajaran tanpa meniadakan fungsi religius bahasa Arab (Dokumen Kurikulum YPID, 2005–2015; Fishman, 

1991). 

Pada 2010-an, tanda-tanda institusional integrasi semakin kasatmata: komposisi siswa kian heterogen, 

tenaga pendidik lintas etnis bertambah, dan praktik pembelajaran multikultural menjadi keseharian sekolah 

(Arsip Internal YPID, 2021; Zunainingsih, 2010). Kesaksian tokoh lokal menguatkan gambaran ini generasi 

muda Arab lebih fasih berbahasa Indonesia untuk interaksi umum, dengan Fusha bertahan pada domain 

religius (Wawancara, 2010; Abdurrahman, 2011). Secara keseluruhan, alur kronologis YPID—dari akar 

Alawiyyin, pengukuhan 1966, penyesuaian kurikulum Orde Baru, meluasnya akses sejak 1990-an, hingga 

konstelasi multikultural 2010-an menunjukkan model integrasi yang adaptif: menjaga identitas religius-

kultural sambil memperkuat kohesi sosial dan kebangsaan di Surakarta (Bazher, 2020; Tabroni, 2020). 

Daftar Pustaka

Abdurrahman, A. (2011). Sosiolinguistik: Teori, peran, & fungsinya. LiNGUA: Jurnal Ilmu Bahasa & Sastra, 3(1), 

18–37. https://doi.org/10.18860/ling.v3i1.571 

Abdurrahman. (2011). Catatan/temuan sosiolinguistik tentang penggunaan bahasa remaja Arab Surakarta. 

[Manuskrip tidak dipublikasikan]. 



Journal of Indonesian History Volume 13 Nomor 2 (2025), 48-57 

  57 

Afriani, R. (2019). Penanaman nasionalisme keturunan Arab dalam lembaga pendidikan Al-Irsyad Al-

Islamiyyah Pekalongan tahun 1918–1942. Jurnal Kebudayaan, 13(2), 107–120. 

Alaydrus, N. B. M. (2006). Jalan nan lurus: Sekilas pandang tarekat Bani ‘Alawi. Surakarta: Taman Ilmu. 

Al-Irsyad Al-Islamiyyah. (2017). Profil dan sejarah organisasi Al-Irsyad Al-Islamiyyah. [Dokumen 

organisasi/laman resmi]. 

Ferguson, C. A. (1959). Diglossia. Word, 15(2), 325–340. https://doi.org/10.1080/00437956.1959.11659702 

Fishman, J. A. (1964). Language maintenance and language shift as a field of inquiry: A definition of the field 

and suggestions for its further development. Linguistics, 2(9), 32–70. 

https://doi.org/10.1515/ling.1964.2.9.32 

Fishman, J. A. (1991). Reversing language shift: Theoretical and empirical foundations of assistance to 

threatened languages. Clevedon: Multilingual Matters. 

Jalaluddin. H. (2001). Psikologi agama: Memahami perilaku keagamaan dengan pendekatan psikologis. Jakarta: 

RajaGrafindo Persada. 

Mansur, Z. (2000). Keturunan Arab dan integrasi kebangsaan di Indonesia. Jakarta: Balai Pustaka. 

Najib, M., & Badruzamman, M. (1992). Sejarah Yayasan Pendidikan Islam Diponegoro (YPID) Surakarta. 

Surakarta: YPID Press. 

Nida’uljanah, F., & Ridwan, M. (2017). Dialek Arab-Hadrami di Pasar Kliwon Surakarta. Jurnal Dialektika, 4(2), 

85–98. 

Nida’uljanah, F., & Ridwan, M. (2018). Campur kode Arab–Jawa–Indonesia pada remaja Arab Pasar Kliwon. 

Prosiding Seminar Linguistik dan Sastra Arab Nasional, 2(1), 45–56. 

Peraturan terhadap orang Tionghoa di Indonesia. (n.d.). Kumpulan peraturan dan kebijakan pemerintah 

terhadap etnis Tionghoa di Indonesia. Retrieved from https://peraturan.go.id 

Rabithah Alawiyah. (n.d.). Profil dan sejarah Perkoempoelan Arrabitatoel-Alawijah. Retrieved from 

https://rabithah.id 

SMA Islam Diponegoro Surakarta. (n.d.). Arsip internal dan sejarah sekolah Yayasan Pendidikan Islam 

Diponegoro (YPID). [Dokumen institusional tidak dipublikasikan]. 

Solopos. (2023, Juni 15). Komunitas Arab di Pasar Kliwon: Jejak panjang pendidikan Islam di Surakarta. Solopos 

Online. https://www.solopos.com 

Tabroni, A. (2020). Integrasi komunitas Arab melalui dakwah dan pendidikan Islam. Jurnal Studi Sosial 

Keagamaan, 5(1), 25–39. 

Widyastuti, R. (2006). Kehidupan sosial-ekonomi keturunan Arab di Surakarta. Tesis tidak diterbitkan, 

Universitas Sebelas Maret, Surakarta. 

YPID. (n.d.). Dokumen kelembagaan dan arsip sejarah Yayasan Pendidikan Islam Diponegoro (YPID). 

[Dokumen institusional tidak dipublikasikan]. 

YPID. (2005–2015). Dokumen Kurikulum YPID 2005–2015 [Seri dokumen internal]. [Dokumen institusional 

tidak dipublikasikan]. 

YPID. (2021). Arsip internal demografi siswa YPID. [Dokumen institusional tidak dipublikasikan].  


